

# वादावलिः ।



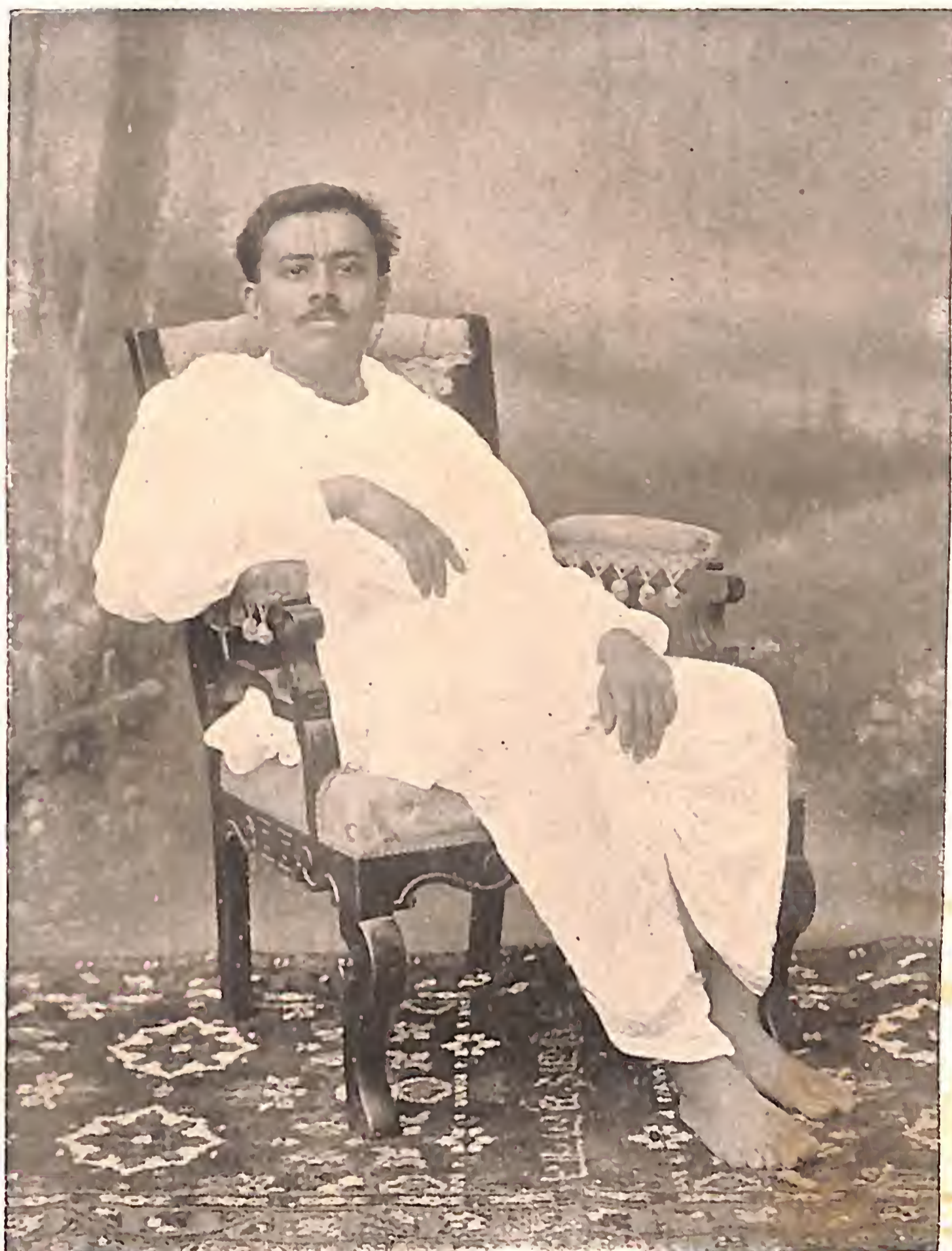
अनेके गोस्वामिचरणाः ।

गोस्वामिकुलकौस्तुभश्रीश्रीगोकुलनाथदेशिकचरणः ।



मान्यो विद्वान्वदान्यः प्रकृतिमधुरवाङ्नीतिनिष्ठः क्षमावा-  
ब्छ्रीदोषाणामभूमिर्विकसितवदनश्रीर्गुणज्ञः कलावित् ।  
धीरः कृष्णाङ्गुसेवी परहितहृदयः सेवनीयो दयावा-  
नस्मत्सर्वस्वमेवंगुणजलधिरसौ हृयतां गोकुलेन्दुः ॥ १ ॥

भ. र. ना. शर्मा.



बिश्वानुरागि गोस्वामि श्री १०८ श्रीव्रजरत्नलालजी महाराज.



॥ श्रीः ॥

पण्डितप्रकाण्डश्रीमत्पुरुषोत्तमादिगोस्वामिचरण-  
विरचिता

वादावलिः ।



श्रीमदाचार्यचरणान्ववायसुधोदधिसुधाकरणां,  
विद्यानुरागिगोस्वामिभूषणश्रीत्रजरत्नलालमहाराज-  
चरणानामर्थसाहाय्येन गोस्वामिकुलकौसुभ-  
विद्वन्महाराजश्रीगोकुलनाथचरणानां  
सर्वविधप्रवन्धाश्रयेण च  
लब्धावतारा



भद्रश्रीरमानाथशर्मणा शुद्धाद्वैतभूषणेन  
टिप्पण्या परिष्कृत्य संशोधिता ।



बृहन्मन्दिरपुष्टिमार्गसिद्धान्तकार्यालयात्प्रकाशिता ।



सन् १९२० ]

मू० १॥)

[ संवत् १९७६

Published by Pandit Shri Ramanath Shastri,  
Third Bhoiwada, Badamandir, Bhuleshwar, Bombay.

---

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, 'Nirnaya Sagara' Press,  
No. 23, Kolbhat Lane, Bombay.

॥ श्रीहरिः ॥

## इदमत्र प्राप्तकालम् ।

---

दुःखनिवृत्तिपूर्विका सुखप्राप्तिरिह सर्वस्यापि जीवजातस्याकाङ्क्षितेति नास्ति कस्यापि संशयः । सा च यद्यपि लौकिकैरुपायैर्मणिमन्त्रौषधिस्त्रक्चन्दनवनिताप्रभृतिभिः कदाचित्केनचिलुभ्यते, तथापि नात्यन्तिकी, न च नित्या । नित्यामेव च तां वाञ्छन्ति केचिन्मनीषिणः । ततस्तदुपायं भगवन्निश्चासरूपोऽपि तद्रूपो वेद उपदिशति । यद्यपि तत्र मन्दमध्यमाधिकारिभिरसंभावनाविपरीतभावनाव्यामोहितबुद्धिभिर्यथावत्क्रमेण व्यवस्थया च फलं साधनानि च नाऽवगन्तुं शक्यन्ते, तथापि 'इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपबृंहये' दित्याद्युक्तदिशा, वेदेनैव वेदत्वेनोक्तानामितिहासपुराणानां सर्वसन्देहनिरासकवाक्यैरुपबृंहितेन तत्तात्यवगन्तुं शक्यन्त एव । वेद एव च 'नात्यः पन्था विद्यतेऽयनाये' त्यादिश्रुतिभिर्भगवत्साक्षात्कारेण सर्वदुःखनिवृत्तिः स्यान्नान्येनोपायेनेत्युक्तम् । उपायाश्च 'आत्मा वा रे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः' 'कुर्वन्नेवेह कर्मणि' इत्यादिश्रुतिभिः, 'ज्ञानं कर्म च भक्तिश्च नोपायोऽन्योऽस्ति कर्हिंचित्' 'तच्छ्रद्धाना मुनयो ज्ञानवैराग्ययुक्तया । पश्यन्त्यात्मनि चात्मानं भक्त्या श्रुतिगृहीतये' त्यादिभिश्चोपबृंहणशास्त्रैरुच्यन्ते । अत्र श्रीसुबोधिन्यामाचार्यचरणाः साधनफलक्रममेवमुपदिशन्ति—'तच्च साक्षात्कार इति पर्यवसितम् । तत्र विचारसहितप्रमाणेन यद्यपि निर्विचिकित्सं शाब्दज्ञानं भवति पुष्टिः १

तथाप्यन्तःकरणदोषान्न साक्षात्कारः सिद्ध्यति । तदर्थं प्रथमं धर्मः । ततोऽन्तःकरणशुद्धौ वेदादिसत्प्रमाणे श्रद्धा । ततस्तदर्थस्य मननम् । ततो निदिध्यासनेन साक्षात्कार इव ज्ञानम् । ततो विषयेषु वैराग्यम् । ततः श्रवणादिसाधनभक्तिः । ततः परमभक्तिः । ततः सर्वत्र भगवत्साक्षात्कारो हृदि बहिरपीत्यर्थः' । युक्तं चैतत्-सत्यपि माहात्म्यादिगुणज्ञाने यथा यावत्स्वेहो न स्यात्तावन्न राजलोकः साक्षाद्वर्णनं ददाति तथैव भगवानपीत्येवम् ।

वेदविधिवोधितं श्रेयःसाधनं कर्मेव धर्मः । स च साधनं सुखस्य । ज्ञानसहकृतश्च मोक्षस्यापि । तदुक्तमाचार्यचरणे:-‘यागश्च धर्मः कामसाधनम् । ज्ञानसहितो मोक्षसाधनम्’ति ।

एतदुक्तं भवति-‘अग्निहोत्रं जुहुयात्स्वर्गकामः प्रजाकामः पशु-कामः’ ‘यावज्जीवमग्निहोत्रं जुहोति’ ‘अथ य एतदेवंविद्वानग्निहोत्रं जुहोति’ ‘दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत्’ । ‘यावज्जीवं दर्श-पूर्णमासाभ्यां यजेते’त्यादयो बहव्यः श्रुतयो यागरूपं धर्ममादिशन्ति । तत्र भवति सन्देहः-श्रुतौ, कामनाशब्देन काम्य एव यागः सर्वत्र गृह्णतां, यावज्जीवशब्देन नित्यो वा एष सर्वत्र गृह्णताम् । निखिल-जीवनकालवाचकेन यावज्जीवशब्देन सूचितस्य कालस्याग्निहोत्रादि-यागेषु पूर्वमप्राप्त्वाद्यजति जुहोतीत्यादिशब्दैरभ्यासस्य द्योतित-त्वाच्च श्रुत्या काम्ययागे स कालो विधीयते । न च सकृद्यज्ञानुष्ठानेनैव फलसिद्धौ सत्यां कालाङ्गीकारो व्यर्थ इति वाच्यम् । फलस्य काम्यवाक्येनैव सिद्धत्वे यावज्जीववाक्ये कालाऽनङ्गीकारे पुनर्विधिवैयर्थ्यात् । अतः काम्यकर्मणोऽभ्याससिद्धये यावज्जीववाक्या-

दावयं कालरूपधर्मविधिरिति, तेन च श्रुतौ काम्य एक एव यागो विधीयते न पुनर्नित्य इति पूर्वः पक्षः ।

सिद्धान्तस्तु—सर्वजीवनवाचकस्य यावज्जीवशब्दस्य काललक्षक-त्वमेव, न तद्वाचकत्वम् । यजतिजुहोतीत्यादिशब्दानां चाभ्यासल-क्षकत्वमेव, न तद्वाचकत्वमपि । व्यर्थलक्षणा चान्यायया । किञ्च पुरुषधर्मो हि जीवनम् । तच्च न कर्मधर्मतया विधातुं शक्यते । अतो यावज्जीवादिवाक्येषु जीवनं पुरुषधर्मं निमित्तीकृत्य प्रयोगभेद एव विधीयते । ततश्च काम्यनित्यप्रयोगौ भिन्नावेव, न पुनः कर्मणी । तत्रापि विशेषः—कामनायाः पुरुषेच्छावशीभूतत्वाच्छुत्या विधातुं-मशक्यत्वाच्च नित्य एव यागः श्रुत्याशयगोचरः । पश्चादयस्तु तदङ्ग-फलं, तेन विकृतफलम् । किञ्च पश्चादीनां फलत्वं स्वेष्टत्वरूपेण । इष्टिश्च ममेदं भवत्वित्येषा । तेन च विद्याकार्याया ममतायाऽत्राऽभि-निविष्टत्वादनर्थरूपत्वात्तत्संबंधेन पश्चादीनामपि तथा विधत्वाच्चान-र्थफलकस्य काम्ययागस्य धर्मतैव न सिद्धति । तस्मादपि तस्य न श्रुत्याऽशयगोचरत्वम् । नन्वेवं व्यर्थ एव श्रुत्युक्तः काम्यो यागः । प्रयोगभेदाङ्गीकारश्चेति चेत् । न । काम्ययागस्य नित्यकर्मप्रवृत्तिः प्रयोजनम् । तदुक्तं ‘रोचनार्था फलश्रुतिरिति । ‘श्रेयो भैषज्यरोचन-मि’ति च । नन्वेवं चेत्फलानां मिथ्यात्वमेवाऽस्तिवति चेत् । न । तथा सत्यसद्गुणस्य सद्वद्वोधनेन श्रुतेः प्रतारकत्वाऽपत्तिः । तथा सर्वत्राप्यविश्वासप्रसङ्गेन नित्यकर्मण्यपि प्रवृत्तिः कुणिठता स्यात् । सर्वविष्ववश्च स्यात् । तस्मान्नित्ययागविधानमेव श्रुत्याशयगोचरः । पश्चादीनि फलानि तु कामनायां सत्यमेव नित्येभ्योपि सिद्धन्ति । तस्माल्पयोगमात्रभेदो न कर्मभेदः ।

तथा च सिद्धमेतत्प्रवृत्तिधर्माणां निवृत्तिधर्मप्रवृत्त्यर्थकत्वान्निवृ-  
त्तिधर्मविधानमेव पूर्वकाण्डविषयः । न चैवं कदाचित्प्रवृत्तिधर्माणा-  
मभावे सृष्टच्छेदप्रसङ्गः शङ्कनीयः । भिन्नप्रकृतीनामधिकारिणां  
सर्वदा जागरूकत्वात्काम्यकर्मप्रवृत्तेरविच्छिन्नत्वात् ।

निवृत्तिधर्मे च निवृत्तिस्त्यागार्था । त्यागश्च सङ्गस्य फलस्य च,  
न पुनः कर्मणः । कर्मत्यागस्य कर्तुमशक्यत्वात् । ततश्चोक्तं गीतासु  
भगवता 'न हि कश्चित्क्षणमपि जातु तिष्ठत्यकर्मकृत्' 'सदृशं  
चेष्टते स्वस्याः प्रकृतेज्ञानवानपि' 'एतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं त्यक्त्वा  
फलानि च । कर्तव्यानीति मे पार्थ निश्चितं मतमुत्तमम्' । अन्यै-  
श्चान्यत्र 'यदिदं वेदवचनं कुरु कर्म त्यजेति च । तस्माद्धर्मानिमा-  
न्सर्वान्नाभिमानात्समाचरेत्' 'एषा पूर्वतरा वृत्तिर्ब्रह्मणस्य विधी-  
यते । ज्ञानवानेव कर्माणि कुर्वन्सर्वत्र सिद्ध्यति । गृहेष्वाविशतां  
चापि पुंसां कुशलकर्मणाम् । मद्वार्तायातयामानां न वन्धाय गृहा-  
मता' इति च । अत एवोक्तमाचार्यचरणैः 'ज्ञानसहितो मोक्षसा-  
धन' चेति । तत्सिद्धमेतद्भगवत्स्वेहः फलम् । तत्साक्षात्कारश्च ।  
तयोश्च क्रमेण साधनं श्रवणादिर्यागादिश्च धर्मः । तत्सहकारि ज्ञा-  
नमपि धर्मः । श्रवणयागादिविषयकसाधनफलादि जगत् न मिथ्या ।  
किन्तु सत्यम् । केवलं भेदबुद्धिरब्रह्मताज्ञानमेव मिथ्या । कामना-  
यामेव तथाधिकारिणः सत्यः स्वर्गलोकः फलम् । निष्कामेनाधिका-  
रिणा ज्ञानसहितः कृतो धर्मो यज्ञाविर्भावसमर्थः । ततश्चात्मसुखं  
चित्तशुद्धिरित्यादयः सिद्धान्ताश्रुतुर्वेदाशयगोचराः ।

तदेतत्सर्वमपरे न क्षमन्ते । तेषां मते 'दुःखाभाव एव परम-  
पुरुषार्थः । रोगरूपे दुःखे निवृत्ते यथा लौकिकानां 'सुखं मे जात-

मिदानी'मिति वाचस्तथा दुःखनिवृत्तिरेव सुखशब्देनोच्यते, न पुनरस्ति वस्तुभूतं सुखं नाम किञ्चित् । ज्ञानमेव च ब्रह्म, नानन्दस्त्रपम् । तच्च निर्विशेषम् । निराकारश्च । तस्य च न प्राप्तिः किन्तु लब्धिः । यतो हि आत्माभिन्नमात्ममात्रं वा ब्रह्म, तच्च व्यापकं, ततश्च व्यापकस्य प्राप्तिः कथं नाम का नाम च स्यात् । लब्धिवस्तु स्यात् । कण्ठमणिन्यायेन तत्त्वाऽन्यत्वाभ्यामनिर्वचनीयेनाज्ञानेन विस्मृत आत्मनि वेदशास्त्रादिज्ञानेनाहं ब्रह्मास्मीतिज्ञाते तस्मिन्नात्मा मया लब्ध इति वक्तुं शक्यते । वेदशास्त्रतदर्थगुरुरुरूपसत्तीत्यादयः सर्वेषि पदार्था अज्ञानकल्पिताः । यज्ञादयोपि चित्तशुद्धिमात्रमादधति न तैः कश्चिन्नारायणप्रादुर्भावो भवति । न वा वास्तवः कश्चन स्वर्गोऽस्ति । फलश्रुती रोचनार्था । वालानामौषधपानाय यथा लङ्घुकदानं प्रतिज्ञायते मात्रा, पीते तस्मिन्पुनर्यथा लङ्घुकं ते वत्स पिशाचो गृहीतवानित्येवं वज्ज्यते, तथा वेदोऽपि चित्तशुद्ध्यर्थमज्ञान्स्वर्गादिलोभं दत्त्वा कर्म कारयति फलं तु तेन चित्तशुद्धिरेवे'त्यादयः सिद्धान्ताः ।

तदेवं वेदाशयविष्णवनविदुषां मतखण्डनाय दैवजीवानां वेदाशयप्रकाशनाय च श्रीमद्भूमाचार्यचरणानां प्रादुर्भावः । अपरेषां च तद्वंश्यानां गोस्वामिचरणानां तन्मतवर्तिविदुषां च प्राकृत्यम् ।

अस्मिन्वादस्तवके तैसैस्तद्वंश्यगोस्वामिचरणैर्विद्वद्विश्वान्यैर्नास्तिकार्धनास्तिकमतखण्डनाय विविधा वादाः समारब्धाः । विशेषतस्तु गृहप्रविष्टचौरनिर्बहुण्न्यायेन सर्वविष्णववाद्यप्यौपनिषत्मताभिमानी मायावादी प्रथमं खण्डनीय इति तन्मतमेव समालोच्य खण्डयते ।

ननु 'यस्तकेणानुसंधत्ते स धर्मं वेद नेतरः' 'मीमांसान्यायविस्तर' इत्यादौ काणादादिशास्त्राणामपि धर्मोपयोगितोच्यते प्रशस्यते च, तत्कथमेतत्खण्डनायाचार्यावतारः । नैतत्सारम्-नाऽत्र न्यायतक्षब्दाभ्यां काणादशास्त्रं गृह्णते किन्तु विचारापरपर्यायो ब्रह्ममीमांसाशास्त्रमिह गृह्णते । काणादादिशास्त्राणि तु दूरतः परिहेयानि श्रेयस्कामेनेति स्मृतिष्पूच्यते । तथाचार्यचरणानां वचनम्—

सन्देहवारकं शास्त्रं बुद्धिदोषात्तदुद्धवः ।

विरुद्धशास्त्रसम्भेदादङ्गैश्चाशक्यनिर्णयः ॥

विरुद्धशास्त्राणि काणादजैमिनीयादिग्रन्था इत्यन्यत्र विस्तरः ।  
भवतु प्रकृतमनुसरामः ।

अस्या वादावत्याः कर्तार अनेके गोस्वामिचरणा अपरे विद्वांसश्च ।

### ग्रन्थकर्तृवंशपरिचयः ।

सन्ति दक्षिणापथे वीजापुरादिनगरप्रान्ते कृष्णयजुवेदतैत्तिरीयादिशाखाध्येतार आपस्तम्बीया वेलनाटिब्राह्मणाः प्रसिद्धतमाः । तेष्वान्धेशीयकांकरवाडग्रामवासिनो वहुसोमयाजिनः श्रीमतो भट्टश्रीलक्ष्मणदीक्षितस्य गृहे भगवन्मुखवैश्वानरावताराः श्रीमद्वलभाचार्यावैक्रमे पंत्रांत्रिशोत्तरपञ्चदशशतके ( १५३५ ) वैशाखकृष्णैकादश्या प्रादुरभवन् । पितृपादैः सह कार्शीं गतास्तत्रैवाद्येन वयसा कृष्णयजुषः साङ्गा एकादशशाखाः षड्दर्शनादीनि च शास्त्राणि गुरोरधीत्य स्तता-

तपादैः सह पुनः स्वदेशमाग्न्तुं प्रचक्रमुः । मध्येमार्गं स्वतातपादे भगवत्सायुज्यं गतवति आत्रा मातृचरणान् स्वदेशं प्रापय्य स्वयं तुङ्गभद्राकूले विद्यानगरे सायणमाधवेन वेदभाष्यकारयितुर्वारुक्षदेवमहीपते: पौत्रस्य कृष्णदेववर्मणो राज्ञः सभायां वैष्णवमार्गविष्णावनदक्षान्वादिविपक्षान्वैदुष्यवेगेनोत्क्षिप्य, तत्रैवाभिषिच्य दत्तमाचार्यपदं चोररीकृत्य तीर्थपरिक्रमणमिषेण त्रीन्दिग्विजयानकुर्वन् । तीर्थैचैकत्र विल्वमंगलयोगिराजेनोपायनीकृतं विष्णुस्वामिमताचार्यकं स्वीचकुः । भगवता च पुरुषोत्तमेनाऽज्ञसं मन्त्रराजम् । मध्ये मध्ये च दिग्विजयेषु शुद्धाद्वैतपुष्टिमार्गोपाख्यं भक्तिमार्गं प्राचारयन् । दिग्विजयेष्वेव च वाराणस्यां स्वसजातीयस्य कस्यचिद्विजवरस्य सुगुणां सुतां ब्राह्मविधिना पर्यणैषुः । एतस्मिन्नेवाऽभ्यन्तरे वयसः पूर्वमीमांसाभाष्यं वैयाससूत्रभाष्यं श्रीमद्भागवतटीकां तद्भाष्यभूतां श्रीसुवोधिनीं च व्यरचयन् । अन्यांश्च षोडशग्रन्थादीन् प्रकरणग्रन्थान् । एवं धर्मोत्तरमर्थकामौ जुषतामाचार्यपादानां श्रीगोपीनाथदीक्षितः श्रीविद्वलनाथदीक्षितश्चेति द्वौ सुतावभूताम् । तत्र ज्यायःसुतानां वंशो न परम्परां लेभे । कनिष्ठश्रीविद्वलदीक्षितानां तु वंशोऽद्यावधिकां परंपरां लभते । श्रीविद्वलदीक्षितप्रभुचरणः श्रीमदाचार्या इव विद्वन्मौलिमणयो विविधवादिविजेतारोऽभवन् । एतैर्विद्वन्मण्डनभक्तिहंसप्रभृतयो भूयांसो ग्रन्था निरमीयन्त ।

श्रीमत्प्रभुचरणवंशभवाः सर्वेऽपि पुरातनगोस्वामिचरणा विद्वत्प्रकाण्डा आसन्निति तैस्तैस्तद्रचितैर्ग्रन्थरत्नैरवगम्यते ।

ये पुनर्भृमहाशयाः साम्प्रदायिकग्रन्थनिर्मातारस्तेषि कृष्णयजुर्वदाध्यायिनो वेलनाटिब्राह्मणाः श्रीमद्भूमाचार्यसजातीया एव ।

किंपुनः सजातीयाएव प्रत्युत तत्सम्बन्धिनः । तेऽपि विद्वत्तमा  
एवेति न परोक्षं परीक्षावतां विदुषाम् ।

### ग्रन्थकर्तृपरिचयः ।

तत्रैतद्वादावत्या वादस्तवकस्य वा निर्मातारो वहवो गोस्वामि-  
चरणा भट्टमहोदया अन्ये च विद्वत्प्रकाण्डाः ।

तत्र प्रथमेऽवगतसकलवेदादिशास्त्राशयाः प्रस्फुटार्थमधुरपदशा-  
लिलेखसार्वभौमाः स्व्यातिविवेककर्तारो लालूभट्टोपनामानः श्रीबाल-  
कृष्णशर्माणः । एते हि महाशयास्तैलङ्गदेशीयाः कृष्णयजुष आप-  
स्तम्बतैत्तिरिशाखाध्यायिन आसन् । इमे श्रीमत्पुरुषोत्तमचरणसमये  
वैक्रमे चतुर्विंशत्युक्तरे सप्तदशशतके ( १७२४ ) आसन्निति साम्प्र-  
दायिकविद्वत्प्रसिद्धिः । स्थितिस्त्वेतेषां राजपुत्रप्रदेशो कोटानगरे  
आसीत् । सम्प्रत्यपि तेषां श्रीमद्भालकृष्णप्रभुमन्दिरं तत्रास्ति ।  
वैदुष्यमहिम्ना चैते जयपुरपुरन्दरादिविविधमहाराजेभ्यः सम्मानम-  
वापुः । एतत्कृताष्टीकाः प्रायः सर्वेष्वप्याचार्यचरणकृतभाष्यादिग्रन्थ-  
रत्नेषु विद्यन्ते । स्वतन्त्राश्च प्रमेयरत्नार्णवादयो वहवो ग्रन्थाः ।  
एतद्वैदुष्यविषये तु कृतमनेनैव यद्यदि नाऽभविष्यन्प्रमेयरत्नार्णवादय  
एतत्कृता ग्रन्थास्ताहिं नाऽलप्स्यन्तैव पुष्टिसम्प्रदायसिद्धान्तं विदुषां  
मतयः ।

द्वितीये भेदाभेदस्वरूपनिर्णयकर्तारः सर्ववादिविजयविदितवै-

१ अत्र समयप्राक्त्वेन वैदुष्यमहत्वेन वा ग्रन्थनिवेशक्रमो युक्त आसीत्  
किन्तु यथायथा लब्धास्तथां तथा मुद्रणाय दत्ता ग्रन्थाः सद्यो मुद्रणकार्यप्रचा-  
लनाय । अयमेतत्कृतः स्व्यातिविवेकः शुद्धो लिखित एवासीदिति प्रथमं निवेशितः ।

दुषीविभवा बहुलक्षग्रन्थनिर्मातारः श्रीमद्वलभाचार्यचरणेभ्य सप्तमीं परम्परामधिष्ठिताः श्रीपीताम्बरगोखामितनुजनुषः श्रीपुरुषोत्तमचरणाः । सर्वेषि गोखामिचरणाः श्रीमद्वलभाचार्याणां वंश्या एवेति तैलङ्गदेशीया वेलनाटिब्राह्मणाः कृष्णयाजुषीमापस्तम्बतैत्तिरीयां शाखामधीयाना आसन्सन्ति चेत्येतेऽपि तथा । एतेषां प्रादुर्भावसमयस्तु वैक्रमावदे चतुर्विंशत्युत्तरे सप्तदशशतके ( १७२४ ) भाद्रशुक्लैका ११ दशी ।

एतनिर्मितोऽणुभाष्यप्रकाशस्तत्वदीपनिबन्धावरणभङ्गः सुबोधिनीप्रकाशश्चेति त्रयो ग्रन्थाः प्रधानतमाः । अपरेच षोडशग्रन्थटीका अवतारवादावली प्रस्थानरत्नाकर इत्यादयो भूयांसो लब्धाः । निवासस्थानं त्वेतेषां सौराष्ट्रेषु सुरतपुरमासीत् । यत्र सम्प्रति भगवान् श्रीबालकृष्णः पुनाति निजदर्शनेन निरीक्षकेऽक्षियुगलीम् । यत्र च गोखामिपदे गुणवशीकृतलोका गो० श्रीवज्रललालमहोदयास्तिष्ठन्ति ।

अस्मिन्वादस्तबके चैतनिर्मिता ग्रन्थास्त्वेते—

|                               |                            |
|-------------------------------|----------------------------|
| १ भेदाभेदस्वरूपनिर्णयः ।      | १० भक्त्युत्कर्षवादः ।     |
| २ भगवत्प्रतिकृतिपूजनवादः ।    | ११ खलालपनविध्वंसवादः ।     |
| ३ सृष्टिभेदवादः ।             | १२ नामवादः ।               |
| ४ ख्यातिवादः ।                | १३ मूर्तिपूजनवादः ।        |
| ५ अन्धकारवादः ।               | १४ ऊर्ध्वपुण्ड्रधारणवादः । |
| ६ ब्राह्मणत्वादिदेवतावादः ।   | १५ शङ्खचक्रधारणवादः ।      |
| ७ जीवप्रतिबिम्बत्वखण्डनवादः । | १६ मालाधारणवादः ।          |
| ८ आविर्भावतिरोभाववादः ।       | १७ उपदेशविषयशङ्कानिरास-    |
| ९ प्रतिबिम्बवादः ।            | वादः ।                     |

अवतारवादावली त्वेतत्कृताऽसाभिरात्मार्तण्डश्रीगद्गुलालपुस्त-  
कालयाल्लब्धा किन्त्वपूर्णेति प्रतिदत्ता । न पुनः प्रयस्यद्विरप्यन्यतो  
लब्धेति चतुर्विंशतिग्रन्थेषु सप्तदशग्रन्था एव मुद्रापणमलभन्त ।

एतद्वैदुष्यपरीक्षणविषये तु किमसाभिरेतदक्षरावलोकनाऽक्षमै-  
र्वक्तव्यम् । केवलमिदमेवाऽभिधीयते भगवद्वदनावतारवाक्स्यं  
ज्ञेयवाऽभविष्यद्यदि नेमे स्वजन्मना तद्वंशमलमकरिष्यन् । अव-  
तीर्य चैतैराचार्यवाणी प्रस्फुटार्थरहस्या प्रदर्शितलोकोत्तरगुणगणा  
गहनापि सरलाऽकारि ।

तृतीये च ‘प्रपञ्चसंसारभेद’नामकलेखनिर्मातारः श्रीमद्विद्वृ-  
लदीक्षितप्रभुचरणानामात्मजा वल्लभेत्यपरनामधेयाः श्रीगोकुलनाथ-  
चरणः । इमे श्रीमद्वलभाचार्यतस्तृतीयपुरुषाः । एते वैक्रमषोडश-  
शतकस्यारम्भ एव प्रादुरभूवन् । स्थितिरेषां गोकुले मथुराप्रान्ते ।  
श्रीवल्लभ इति नाम त्वेषां मन्ये पितामहस्वरूपाऽनुरूप्येण वाऽति-  
प्रियतया वा तत्सदृशवैदुष्येण वा ‘त्रिपुरुषसम्बद्ध’मिति शास्त्राज्ञया  
वा धृतं स्यात् । एते वात्य एव प्रकटितवैदुष्या यौवने महामहा-  
वादिविजेतारो विद्वत्तमा आसन् । दृश्यते च तदेतद्रचितेषु ग्रन्थ-  
रत्नेषु । वैदुष्यप्रतापेनैव सम्राट्पि तेषां पूजामकरोदिति साम्प्र-  
दायिकेष्वैतिष्यम् । प्रायः सर्वेष्वपि श्रीमदाचार्यकृतप्रकरणग्रन्थे-  
ष्वेषां विवृतयो लभ्यन्ते । वाणीसरणिश्वैषां प्रस्फुटार्थरहस्या  
गम्भीरापि सरलमधुरा ।

चतुर्थी ‘वादकथा’कर्तारः श्रीयोगिगोपेश्वरचरणाः । एते वैक्रमे  
पञ्चत्रिंशदुत्तराष्टादशशतके ( १८३५ ) ज्येष्ठशुक्लाष्टम्यां भुवस्तल-

मलंचकुः । पितृचरणास्त्वेतेषां गोस्वामिश्रीगोकुलोत्सवपादाः ।  
 एते श्रीप्रभुचरणप्रथमसुतश्रीगिरिधरचरणवंश्याः श्रीमद्वलभाचार्यतो  
 दशर्मीं परम्परामधिगताः । एतेषि विद्वन्मौलिमण्योऽभूवन् । एत-  
 त्कृता रश्मिनाम् भाष्यप्रकाशविवृतिः सहस्रावधिर्विराजते । सत्य-  
 मेते योगिप्रवरा एव । को ह्यन्यथा महामाहात्म्यमन्तरा सर्वामपि  
 प्रभुसेवां निर्वर्त्तयन्नेतावद्विलेखितुं प्रभवेत् । प्रायेण श्रीनाथद्वार  
 एवैतेषां स्थितिरासीदिति मन्ये । अस्यां वादावत्यां ‘वादकथा’  
 ‘आत्मवाद’श्वेति द्वावेतत्कृतौ ग्रन्थौ समपादिषाताम् ।

पञ्चमाः प्रपञ्चवादकर्त्तरो गोस्वामिश्रीगिरिधरचरणाः । एतत्कृ-  
 तेऽस्मिन्प्रन्थे समाप्तिसूचकेतिश्रीचिह्नस्याभावतः किंकर्तृकमेतद्वाद-  
 रत्नमित्येव न ज्ञायते, किं पुनरेतत्पितृपितामहादीनां निर्देशादयः ।  
 केवलं तु समाप्तिश्लोकेनैकेन संभावना क्रियते श्रीमद्विद्वलदीक्षित-  
 प्रभूणां प्रथमसुता एत इति । सोयं श्लोकः—

श्रीविद्वलपदसरसिजनतितिमुक्ताखिलाज्ञानः ।  
 विद्वन्मण्डनसरणिरचीकृपद्विरिधरः किञ्चित् ॥ ३ ॥

अयं च

एतेनास्तपतियोऽस्ति प्रभुः श्रीद्वारकेश्वरः ।

स एव हि प्रसन्नोऽस्तु किं वृथा बहुभाषणैः ॥ ४ ॥

एतेषि विद्वत्प्रकाण्डा इत्येतत्कृतग्रन्थदर्शनेन प्रतिभाति ।

षष्ठाः श्रीरघुनाथसुताः श्रीवजरायगोस्वामिचरणाः । एते  
 श्रीमद्वलभाचार्येभ्योऽष्टर्मीं परम्परामवापुः । श्रीमद्विद्वलदीक्षितसुतश्री-  
 गिरिधरणां वंश्याः । एतत्कृतस्याऽस्य ब्रह्मवादस्यैकमेव पुस्तकमस्मा-

भिर्लब्धम् । तच्च लेखकप्रमादादशुद्धिमयमेवाऽसीतथाप्येतद्वर्णने-  
नैते सार्वदेशिकपण्डितप्रकाण्डा अभूवन्निति प्रत्ययो भवति । मन्ये  
वैक्रमेऽष्टादशशतकमध्य एते प्रादुरभवन् ।

सप्तमाः श्रीयदुपतिगोखामिसुताः श्रीपीताम्बरगोखामिचरणाः ।  
यत्कृतोऽस्यां भक्तिरसत्ववादः । एतेऽपि षष्ठीं परम्परामधिश्रिताः  
प्रभुचरणतृतीयसुतश्रीवालकृष्णगोखामिनां वंश्याः । एते वैक्रमे  
सप्तदशशतकप्रारम्भे षोडशशतकसमाप्तौ वाऽसन्निति ज्ञायते ।  
षोडशग्रन्थेषु कतिपयानामेतत्कृता अपि टीकाः समुपलभ्यन्ते ।

अष्टमा भट्टश्रीरामकृष्णशर्माणः । एते हि तैलङ्गदेशीया  
वेलनाटिब्राह्मणाः कृष्णयजुषस्तैत्तिरीयां शाखामधीयानाः काश्यां  
गोपालमन्दिरे श्रीमद्विरिधरगोखामिचरणसन्निधौ न्यवसन् । प्रायो  
वैक्रमाऽष्टादशशतकसमाप्तावभूवन्निति ज्ञायते । विद्वद्भुरीणा एवैत  
इति त्वेतत्कृतशुद्धाद्वैतमार्तण्डादिटीकाग्रन्थावलोकनेन विजानीमः ।

---

ग्रन्थपरिचयस्तत्सूची च ।

---

ख्यातिविवेकः ।

१.

१. सामान्यज्ञानं प्रति मनङ्गन्दियाणां, विशेषज्ञाने तु बुद्धेरेव  
कारणतेति व्यवस्थापनम् । पृ. २-३
२. 'शुक्ताविदं रजत'मित्यादिभ्रमज्ञानेषु सर्ववादिमतान्यपा-  
स्याऽन्यख्यातित्वस्थापनम् । ३-४

३. 'पीतः शङ्खः' 'शुक्तौ रजतमि' त्यनयोः पदार्थज्ञाने परस्परं  
भेदनिरूपणम् । ५-६

४. निरूपाधिके ऋसे भिन्नैव ज्ञानव्यवस्था, औपाधिके ऋसे तु  
भिन्नैव ज्ञानव्यवस्था । -५

५. लौकिकैः सामान्यदृष्ट्या गृह्यमाणं जगत् द्विविधम् । अन्त-  
रागतं विषयतारूपं, सद्बूपं चेति । एवं सांसारिकशुद्धजीव-  
योरपि भेदः । -७

६. आधिदैविकः प्रपञ्चो भगवद्रूपः प्रतीयमानस्तु मिथ्येति  
मतस्य निरासः । -९

७. बुद्धिकल्पितमेव रजतं मायादोषादिवशाङ्कहिर्निःसृतं चक्षुषा  
गृह्यते ततश्चक्षुर्गृहीतस्यापि तस्य मिथ्यात्वं कुतो नेति  
प्रश्नस्योत्तरम् । १०-११

८. श्रीभगवतनवमस्कंधीयनवयोगीश्वरप्रसङ्गे कतिचिद्वचनानि  
जगन्मिथ्यात्वप्रतिपादकानीति केषांचिद्गमनिवारणम् ।  
१२-१३-१४

९. घटितपूरितपात्रवत्पौराणिकवैदिकजगतोभेदनिरूपणम् १४-१५

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणरचितो  
भेदाभेदस्वरूपनिर्णयः ।

२.

१. 'अभेदो भेदाऽसहन' इति केषाच्चिन्मतेन पूर्वपक्षनिरूप-  
णम् । तत्र मतान्तरनिरूपणम् । १६-१७

२. 'उच्यते' इत्यनेन पूर्वपक्षनिरासः । भेदसहनक्षम एवाऽभेद  
इति स्थापनम् । एवं जीवत्रिक्षणोरपि भेदसहिष्णुरभेद एवेति  
निरूपणम् । -१८

३. जगतः पूर्वं सत्त्वाद्वाहुभवनव्युच्चरणश्रुत्योर्विरोधः स्यादित्याशं-  
कानिरासः । तत्र श्रुत्यादीनां व्यवस्थापनम् । काणादादि-  
मतानि निरस्य श्रुत्युक्तभेदनिषेधादीनाच्च व्यवस्थापनम् ।  
१९-२०-२१

४. भेदसहिष्णुरभेदरूपं तादात्म्यमेवाद्वैतम् । तच्च जगद्विक्षणो-  
र्जीवत्रिक्षणोश्च, परं तत्र विशेषः कश्चनेति निरूपणम् ।  
२२-२३

गो० श्रीमद्विलभविरचितः  
प्रपञ्चसंसारभेदः ।

३.

१. अत्र प्रपञ्चसंसारयोर्भेद एवेति श्रुतिस्मृतिनिबन्धादिवच-  
नैव्यवस्थाप्यते । २४-२५-२६

गो० श्रीगोपेश्वररचिता  
वादकथा ।

४.

१. अत्र ग्रन्थे श्रीमद्विद्वलप्रभुच्चरणानां पदव्याख्यानरूपेण परम-  
तत्खण्डनं स्वमतप्रदर्शनम् । तत्र 'प्राकृतधर्मानाश्रयमि'त्यस्य  
व्याख्यानं तेन परमतनिरासश्च । २८-२९

२. 'अप्राकृतनिखिले'त्यादिपदव्याख्यानं तेनैव स्वमतनिरूपणपरमतनिरासौ । ३०-३१-३२
३. 'इति निगमप्रतिपाद्यमि'त्यस्य विवरणं तेन च परमतनिरासपूर्वकं स्वमतनिरूपणम् । ३३-३४
४. 'शुद्ध'मित्यस्य विवरणेन स्वमतप्रदर्शनपरमतखण्डने । ३५-३६ यां पङ्किमारभ्य ५ मीं समाप्य ।
५. 'साकृती'ति पदविवेकस्तेन च परमतखण्डनस्वमतनिरूपणे । ३५-३६-३७-३८-३९

गो० श्रीमद्विरिधरचरणरचितः  
प्रपञ्चवादः ।

५.

१. अत्र हि प्रपञ्चस्य ब्रह्मरूपत्वेन नित्यत्वसमर्थनम् । तत्राऽसत्त्वखण्डनं विकल्पासहत्वहेतुना । ४०-४१
२. अद्वैताभिमानिनो मतेऽविद्या माया वा युक्त्याऽपि न सिद्ध्यतीति विकल्पप्रतिक्षेपैः प्रदर्शनम् । स्वमतेन च तत्समर्थनम् । ४१-४२-४३-४४
३. जगतोऽनिर्वचनीयत्वमाशङ्क्य खण्डनम् । तदनित्यत्वखण्डनम् । ४४-४५-४६
४. प्रत्यक्षस्य शब्दोपजीवकत्वम् । अनुमानस्य च प्रत्यक्षोपजीवकत्वम् । श्रुतेश्च शब्दात्मकत्वात्सर्वोपजीव्यत्वेन बलवत्त्वम् । तत्प्रमाणेनापि जगतो नानित्यत्वम् । ४७-४८

पुष्टि० २

५. जगतो ब्रह्मरूपत्वे किञ्चिदाशङ्क्य तस्य ब्रह्मरूपत्वप्रसाधनम् । ४८-४९

६. श्रुतिसूत्रादिभिस्तद्याख्यानेन च प्रपञ्चस्य ब्रह्मरूपत्वं ब्रह्मणश्च सर्वधर्मवत्त्वं तत्त्वेषि च निर्गुणत्वं समर्थितम् । ४९-५०-५१-५२-५३

## गो० श्रीब्रजरायचरणरचितो

ब्रह्मवादः ।

६.

१. अत्र हि ब्रह्मणोऽप्राकृतनिस्तिलधर्मयुक्तत्वं साधितम् । तत्र प्रपञ्चस्य ब्रह्मधर्मत्वसाधनम् । तेन ब्रह्मणः सधर्मकत्वम् । पराभिमतनिर्धर्मकत्वनिरासश्च । ५४-५५-५६-५७

२. 'उपासनार्थं धर्मवैशिष्ट्यं श्रुतिर्वेधयती' येतत्परमतनिरासः । ब्रह्मधर्माणां मायिकत्वखण्डनश्च । -५८

३. मायाया अनादिसान्तत्वखण्डनम् । अभावाः स्वमते न सन्ति । परमते च न सिद्धिन्तीति प्रदर्शनम् । आविर्भावति-रोभावाभ्यां सर्वकार्यसिद्धिः । ५९-६०

४. सर्वोपनिषद्देव्यत्वं ब्रह्मणः । परविकल्पानां निरासश्च । ६१-६२-६३

गो० श्रीमत्पुरुषोत्तमचरणरचितः  
प्रतिकृतिपूजनवादः ।

७.

१. पूर्वपक्षसमर्थनम् । ६४-६५-६६-६७-६८
२. उत्तरपक्षः । द्वैताद्वैतमतयोः प्रतिकृतिपूजनस्य हीनत्वं ब्रह्म-  
वादिमतेन चोत्कर्ष इति समर्थनम् । ६९
३. अवज्ञादोषपरिहारः । प्रतिमास्वन्तर्यामितया न स्थितिरि-  
त्याशङ्क्यं तत्समर्थनम् । ७०-७१-७२-७३-७४
४. प्रतिमापूजनस्याल्पबुद्ध्यधिकारत्वखण्डनम् । कर्मज्ञानदृष्टि-  
भ्यामपि प्रतिमापूजनस्य वरीयस्त्वम् । ७४-७५-७६-  
७७-७८
५. स्वमते श्रीकृष्णप्रतिमाग्रहे श्रुतिस्मृतियुक्तयः प्रमा-  
णानि । ७९-८०-८१

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणरचितः  
सृष्टिभेदवादः ।

८.

१. अत्र सृष्टिकर्तृत्वे परस्परमनेकेषां मतभेदः प्रतिपादितः ।  
अन्ते च ब्रह्मवादरीत्या भगवति सर्वविधकारणता स्थिरीकृता ।
२. तत्र परमाणुजन्यं जगदिति वदन्तो भेदवादिनोऽर्धनास्तिका  
आक्षपादाः । तन्मतेनाशङ्क्य तत्खण्डनम् । ८२-९१
३. अनीश्वरसांख्यमतमुद्घाव्य तन्निरासः । ९२-९५

४. प्रच्छन्ननास्तिका अद्वैताभिमानिनो मायावादिनो मायाम-  
निर्वचनीयां तत्कार्यमेव च जगदिति वदन्ति । तैः परिणा-  
मवादस्य द्विविधस्याऽपि मीमांसकसांख्यप्रतिपन्नस्य स्वम-  
तेन खण्डनं क्रियते । ९६-१००

५. मायावादिनां मतमुद्भाव्य श्रुतिसूत्रयुक्तिद्वाक्यैर्निपुणतरं  
खण्डनम् । १००-११३

६. एवं सर्वमतानि निरस्य श्रुतिस्मृतिपुराणयुक्तिशतनिष्पन्नं  
स्वमतं ब्रह्मवादरूपं प्रतिपाद्यते । ११३-११८

### गो० श्रीपुरुषोत्तमवादरचितः

ख्यातिवादः ।

१.

१. अत्रान्यमतानि पराकृत्य स्वमते ख्यातिर्निरुच्यते । शुक्तिर-  
जतादिस्थले मायया वहिःक्षिसाया बुद्धेवृत्तिरूपं ज्ञानमे-  
वाऽर्थाकारेण ख्यायते (भासते) इत्यापादनम् । आत्म-  
ख्यातेः खण्डनम् । १२०-१२१

२. तत्र दोषोपहतेनेन्द्रियेण संबद्धं शुक्त्यादिकमेव रजता-  
द्यात्मना गृह्णत इत्यादिकं काणादमतमाशङ्क्य निरस्यते ।  
१२२-१२३-१२४

३. भावप्राभाकरमतं संक्षेपेणोद्वङ्क्य निवार्यते । १२५

४. मायावादिस्वीकृताया अनिर्वचनीयख्यातेः खण्डनम् ।  
१२६-१२७

५. सांख्यमाध्वरामानुजमतसमालोचनम् । तत्र रामानुजमतं

केनचिद्द्विशेषेण स्वमतेष्यभीष्टम् । यतो हि योगिनां पूर्ण-  
ज्ञानिनां च सर्वत्र सर्वावभानतया ज्ञानस्य यथाऽर्थत्वादर्थ्या-  
तिरेवेति । अन्येषामज्ञानिनां त्वन्यर्थ्यातिरेव । १२७-१३०

गो० श्रीमत्पुरुषोत्तमविरचितः  
अन्धकारवादः ।

१०.

१. अत्र तमसो द्रव्यत्वप्रतिपादनम् । तत्रानेकवादिनां  
मतानि च । १३७-१३६
२. तत्सर्वमतान्यपास्य सिद्धान्तसमर्थनम् । १३७-१४१

गो० श्रीगोपेश्वरविरचित  
आत्मवादः ।

११.

१. अत्र प्रत्यक्षानुमानादिप्रमाणैः परमात्मा ब्रह्म वा नाऽवगन्तुं  
शक्यः शक्यं वेति युक्तिभिर्विचार्यते । केवलश्रुतिभि-  
रेवाऽलौकिकं ब्रह्म ज्ञातुं शक्यमिति प्रतिपाद्यते । तार्किक-  
पक्षपातिभिरिह विशेषतो दृष्टिर्दातव्या । १४२-१५८

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणरचितो  
ब्राह्मणत्वादिदेवतावादः ।

१२.

१. अत्र ब्राह्मणं काचिद्देवतेति प्रतिपाद्यते । तत्र पूर्वपक्षसम-  
र्थनम् । १५३-१६०

२. सिद्धान्तप्रकाशनम् । स्वाचार्यवागुपजीवकत्वच्चेति निरूपणम् । १६१-१६९

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणनिर्मितो  
जीवप्रतिबिम्बत्वखण्डनवादः ।

१३.

१. अत्र मायावाद्येकदेशिनां जीवप्रतिबिम्बत्वमतं खण्ड्यते ।  
तत्र पूर्वपक्षे षट्पक्षनिरूपणम् । १७०-१७१
२. तत्खण्डनम् । ध्वनेः शब्दप्रतिबिम्बमानिमतं तत्खण्डनच्च ।  
१७२-१७५
३. वृत्तिस्तरूपविचारे प्रतिबिम्बत्वादिखण्डनम् । १७६
४. 'एक एव हि भूतात्मे'त्यादिश्रुतिस्मृतीनां वास्तवोऽर्थः ।  
जीवस्य ब्रह्मणोऽशत्वेऽपि न सावयवत्वापत्तिः । १७७-१८१

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणविरचित्  
आविर्भावतिरोभाववादः ।

१४.

१. अत्राऽक्षपादादीनां मतान्यपाकृत्य भगवच्छक्ती ह्याविर्भावतिरोभावाविति ताभ्यामेव च सर्वकार्यसिद्धिरिति च निरूप्यते । १८२-१९२

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणरचितः  
प्रतिबिम्बवादः ।

१५.

१०. अत्र स्वमतेन प्रतिबिम्बपदार्थस्वरूपं विचार्यते १९३-२०१

गो० श्रीपीताम्बरचरणविरचितो  
भक्तिरसस्त्ववादः ।

१६.

१०. अत्र भक्ते रसत्वं श्रुतिसूत्रस्मृतियुक्त्यनुभवैः प्रकटीक्रियते ।  
भक्तिनिरूपणम् । अनुग्रहस्वरूपनिरूपणम् । २०२-२०६

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणरचितो  
भक्त्युत्कर्षवादः ।

१७.

१०. अत्र भक्तिरेव सर्वसाधनफलेभ्य उत्कृष्टा, तत्रैव च वेद-  
तात्पर्यमिति प्रतिपाद्यते । २०७-२१२

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणोऽन्नावितः  
खलालपनविध्वंसवादः ।

१८.

१०. केचिऽन्नान्ताः परोत्कर्षासहिष्णवो वा भगवन्मूर्तेः शृङ्गारादिषु  
स्त्रीभूषाद्यवलोक्य शक्तित्वं, तेन च वैष्णवानां शक्तित्वं

प्रलपन्ति । किञ्च स्वामिनीस्तोत्रादिना, नवरात्रे सरस्वती-  
स्थापनादिना च यथा तथा शङ्कन्त इति तेषामत्र मुखविध्वंसः  
क्रियते श्रुतिसूत्रस्मृतियुक्तिभिः । २१३—२२३

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणविरचितो  
नामवादः ।

१९.

१. अत्र नामा ज्ञातेनाज्ञातेन वा फलं भवतीत्याशङ्क्य ज्ञातेनैव  
भगवन्नामा मुख्यफलं भवतीति निरुप्यते । २२४—२३५

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणरचितो  
मूर्तिपूजनवादः ।

२०.

२. अत्र साम्प्रदायिकेन केनचिद्विशेषेण परात्परस्य भगवतः  
श्रीकृष्णस्य मूर्तेरैव सेवनं वैष्णवैः करणीयमिति श्रुतिस्मृ-  
तियुक्त्यादिप्रमाणैः प्रतिपादितम् । २३५—२४९

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणरचित  
ऊर्ध्वपुण्ड्रधारणवादः ।

२१.

३. अत्र भगवत्प्रसादिचन्दनादिद्रव्येणोर्द्धपुण्ड्रधारणमेव वैष्ण-  
वानां चिह्नं धर्मश्वेति प्रतिपाद्यते श्रुतिस्मृत्यादिभिः ।

२. तत्र पूर्वं पराभिमतं भस्मधारणमाशङ्क्य तत्पाशुपतं व्रतमिति  
न वैदिकधर्मो वैदिकानान्तूर्ध्वपुण्डूधारणं धर्म इति प्रतिपा-  
दितम् । २५०-२६०

३. वैष्णवानां त्रिविधत्वम् । तद्वारणद्रव्यमानादिकं चोच्यते ।  
२६२-२६३

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणरचितः

शङ्खचक्रधारणवादः ।

२२.

१. तत्र धारणनिषेधान्पूर्वपक्षे कृत्वा निषेधाः केवले, भगवत्पू-  
जासेवादौ तु नित्यं धार्यमिति सिद्धान्तितम् ।

२. किञ्च पूर्वमीमांसादृष्टान्तेन निषेधास्ततधारणे पर्यवसन्नाः ।  
न मृदो धारणे इत्यपि समाहितम् २६८-२८१

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणनिर्मितो

मालाधारणवादः ।

२३.

१. अत्र वैष्णवैस्तुलसीकाष्ठमाला धार्येति प्रतिपादितम् ।  
ये पुनरत्राक्षेपाः प्राचामभिनवानां च ते निपुणतरं स्मृतियु-  
क्त्यादिप्रमाणैर्निरस्ताः । २८२-२८६

भृश्रीरामकृष्णशर्मविरचितः

शुद्धाद्वैतपरिष्कारः ।

२४.

१. अत्र प्रथमं परिष्कृतं शुद्धाद्वैतस्य लक्षणं निरूपितम् ।  
ततश्च शुद्धपदनिवेशहेतुर्वेधितः । तदन्तरमव्याप्तिव्याप्ति-  
निवारणं कृतम् । २८७-२८९

गो० श्रीपुरुषोत्तमचरणनिर्मित  
उपदेशविषयशङ्कानिरासवादः ।

२५.

१. अत्र प्रथमतो गायत्र्या सर्वकार्यसिद्धिः स्यान्नान्यमन्त्रदीक्षाऽपे-  
क्ष्यते त्रैवर्णिकैरित्यादिपूर्वपक्षः कृतः । २९९-२९३

२. ततश्च सर्वानपि पूर्वपक्षविकल्पान्तिरस्य गायत्र्या कर्माधि-  
कारद्विजत्वमात्रसम्पादकत्वनिरूपणम् । शाक्तत्वञ्च गायत्री-  
प्रतिपाद्यब्रह्माऽनभिज्ञानामेव । २९४-२९५

३. भगवद्भक्तेर्जीवस्याऽवश्यकत्वं, भक्त्यधिकारसम्पादकत्वं च  
साम्प्रदायिकमन्त्रोपदेशस्येति तस्याप्यवश्यग्राह्यता । भक्तेः  
श्रुतितात्पर्यगोचरत्वम् । २९६-२९७

४. भक्तिमार्गानुसारेण शरणमन्त्रोपदेशः सर्वार्पणमन्त्रोपदेश  
एवं च युक्तः । शरणमन्त्राकारानुसंधानं श्रीभगवते ।  
ऊहश्च शास्त्रीयः पन्थाः । श्रुतावपि, ‘यत्र योगेश्वर’ इति  
गीतापद्येऽपि च शरणमन्त्राकारानुसंधानम् । २९८-३०१

५. मन्त्रदीक्षाया आवश्यकत्वम् । विनियोगाद्यभावेऽपि मन्त्रत्वं नाऽपैति । सर्पणमन्त्रस्य जपाचारे व्यवस्था । दम्पत्योरेकगुरुत्वे न दोषः । भक्तानामनेकविधत्वम् । तेषु शुद्धभक्तानां मुख्यत्वम् ।

### साम्प्रदायिकी परिस्थितिः !

शास्त्राध्ययनाध्यापनपरिशीलनादौ चिरादेव साम्प्रदायिकैर्विमुक्ते साम्प्रदायिकसिद्धान्तः सर्वैरेव प्रायो विस्मृतः । सविशेषन्तु प्रमाणभागज्ञानन्तृत्सन्नप्रायमासीत्किन्तु शारदामठाधिपतिना माधवतीर्थमहाशयेन सरुशतीशतमाक्षिसे सम्प्रदाये पुनरुन्मीलित इव मदालसे लोचने प्रायः सर्वेषाम् । प्रारब्धं ततः कैश्चन तात्कालिकमसत्त्रायं कार्यजातम् । ततः पूर्वत एव श्रीमद्भूकुलनाथचरणैस्तु शनैः शनैरध्यापनादिकार्यं प्रकामितमेवासीत् । तत एव च कतिपयैर्वैष्णवैरेते प्रार्थिता भवन्मण्डलादेतदाक्षेपोत्तरेणाऽवश्यं भाव्यमिति । अस्माभिस्तु 'कार्यमेवोत्तरं न पुनः पत्रेषु कालाक्षरलेपनं वा रुशतीवाचो वोत्तरमिति कृतसिद्धान्तै' 'मृदुव्यवहितं तेजो भोक्तुमर्थान्प्रकल्पत' इत्यादिनीतिमनुसरद्विश्व जोषमेवाऽस्थायि । 'यथा यक्षस्था बलि'रिति न्यायेन सभासम्मेलनाभियोगादिकर्त्तव्यन्तु प्राप्तकालत्वान्न विस्मृतमेव । एवं शान्त्या कार्यमेवाचरद्विरस्माभिः किमपि कृतम् । साम्प्रदायिकविदुषामधीत्याध्यापनादिकार्यसमर्थानां सज्जीकरणं श्रीसुबोधिनीप्रथमस्कंधादिप्रतिसंस्कृतग्रन्थानामादर्शशोधनसम्पादितानां प्रकाशनम् । यच्छोधनमिदानीमल्पज्ञानामपि व्युत्पादनं शोधनादर्शश्चाऽभूद्धवति च । शुद्धाद्वैतदर्शनादीनामभिः

नवसरण्याऽभिनवग्रन्थानां निर्मापणञ्च । तेनैव च यदक्षोभ्यवैदु-  
ष्यकर्तव्यं तदाचरितमिति परीक्षावन्तः सुजनाः प्रमाणम् ।

भवन्ति लोके असन्तमपि सन्तमिव, किञ्चिदिव वहुतरमिव च  
प्रदर्शनचञ्चलाः । ततश्च तैर्न सन्तुष्टमपि तु तद्वाजेन स्वाशयविव-  
रीतुकामैर्न सदपि वैदुष्यं प्रकटयद्द्विनैते त्वरया कार्यं कुर्वन्ति न  
च समीचीनं, मूल्यं च वहु रक्षन्ति पुस्तकानां, यत्कुर्वन्ति तत्सर्व-  
मस्मल्लेरणयैव कुर्वन्ती'त्यादि वहु जल्लिपतं गृह्यमासिकपत्रेषु । न  
ततोप्यस्माभिरुद्धिग्रम् । केषु नामोद्वेगः कर्तव्यः । ततश्च तैर्गृही-  
तपरवैदुष्यलाभैः कार्यमपि नाऽपेक्षितमिव प्रारब्धम् । पौनः पुन्येन  
दुःप्रेरणलेखखेदितैर्महाराजचरणैः स्वकीय एव महतिव्यये सत्यपि  
मुद्रापणकार्यं द्विधा विभक्तम् । एकत्राहं पाठशालातोऽवकाशं दत्त्वा  
नियोजितः । मया चाकस्मादेवाज्ञां शिरसि कृत्वा कार्यं तु प्रारब्धं  
किन्तु नाऽसीदेकमपि पुस्तकं मुद्रापणशोधनाय । ततश्च बलदेव-  
मन्दिराध्यक्षाः श्रीद्वारकेशलालगोस्वामिचरणाः प्रतिफलकपुस्तकदा-  
नाय प्रार्थिताः । तैराज्ञानुग्रहे दत्ते तत्पण्डितभानुशंकरत्रिभुवनसाहा-  
येन तत्पुस्तकालयात्संगृहीतानि वहुशः पुस्तकानि । शोध्यपुस्तकानि  
त्वसद्वालकृष्णपुस्तकालय आसन्कतिचन । कतिचन श्रीगद्वाल-  
महोदयपुस्तकालयात्रिभुवनदासश्रेष्ठिवरानुज्ञया मूलचन्द्रगुप्तमहाशय-  
साहाय्येन लब्धानि । ततश्च लेखकद्वयमास्थाप्य वादावलीमुद्रा-  
पणकार्यं भाष्यटीकामुद्रापणकार्यञ्चेति द्वयं सममेवाऽरब्धम् ।  
भाष्यत्रिसूत्रीटीकाद्वयमस्तुहच्छीबलभद्रशर्मपुस्तकसंग्रहादानीतम् ।  
नाभूत्तत्र कष्टं गृह्यमेवेति ।

कार्यं हि कालमपेक्षते । भवतु नाम त्वरा । इतश्च मध्ये

श्रीनाथद्वारयात्राऽभून्महाराजचरणानां तदहमपि तैः सहागमम् । तत आगत्य च यन्त्रालये इन्पुण्डिज्ञाप्रभृतिरोगाकुले कार्यकृतामभावात्सर्वथैव शिथिलमभून्मुद्रापणम् । किं क्रियतां दैवे प्रतिबन्धे । एकमासेनैकफार्म प्राप्यते स्म ।

एतावत्कालपर्यन्तं संघद्रव्यव्यवस्थापूर्तिर्न यथावज्जातेति महाराजचरणैः कार्यालययन्त्रालयादिव्ययः स्वयमेव सोढः । तत्सर्वमनपेक्ष्यवोपालम्भपण्डितैः पुनस्त्वराकोलाहल आरब्धः । ततश्च खिन्नैरस्मन्महाराजचरणैरन्यत्र व्यवस्थापकसमित्यामेतद्वारो दत्तः । युक्तं चैतत् । कार्यकृत एव श्रमं कालव्ययं द्रव्यव्ययं च विदन्ति न पुनरुपालम्भपण्डिततमाः । किञ्च वराटिकामात्रं कालत्रुटिमपि चाऽदत्तवैव ये शान्त्याकार्यकृतोऽसानेतावत्खेदयन्ति किं पुनः संघद्रव्ये संगृहीते । ततोऽप्यन्यत्र दत्ता व्यवस्था । अहो कार्यकृत्सु साम्प्रदायिकानां प्रसादः । इदानीं श्रीनाथद्वारीयद्रव्यं संघद्रव्यं चैकीकृत्य तद्रव्यव्यवस्थाऽपरत्र समित्यां दत्तेति पश्यामः किमियं प्रपद्यते । मन्ये द्वित्रिदिनैरेव सर्वसाम्प्रदायिकपुस्तकानि मुद्रितानि स्युः । पुस्तकसंग्रहवन्तो निजपुस्तकसूचीमपि न ददति । कुत्रचन पुस्तकानां सूची नास्ति साप्यस्माभिरेव संपाद्य तानि संग्राह्यानि । अपरे पुस्तकानि चासदीयानि तदालयाद्विर्न गच्छन्तीति स्पष्टमूलुः । द्रव्यव्यवस्था पर्याप्ता नास्ति । कार्यकृतामभावः । ये निपुणकार्यकृतस्ते लोकैः पुनः पुनः पर्यनुयोज्य विषादिताः । यन्त्रालयशैथिल्यम् । एवं सत्यपि 'कदा पुस्तकं निष्क्रामति' 'भूमा कालो जात' इत्यादिप्रसादवचांसि प्रचलन्त्येव । सन्तु । श्रीमद्वालकृष्णप्रभुकृपया साम्प्रदायिकविद्याप्रथमाश्रयदायिगोस्वामिकुलकौस्तुभश्रीमद्भोकुलना-

थचरणानामसीमानुग्रहेण च सम्पूर्णमिदानीमुलङ्घ्य सर्वानपि प्रत्यू-  
हपाशानेतत्पुस्तकशोधनप्रकाशनम् । अग्रे च भाष्यटीकापञ्चकमपि  
प्रकाशितं स्यान्निर्विनामिति भूयोभूयः प्रार्थ्यते श्रीनन्दनन्दनः ।

—८४—

### उपकारस्मरणम् !!

अत्रत्यश्रीबलदेव ( दाऊजी ) मन्दिराध्यक्षैः गो० श्रीद्वारकेश-  
लालमहाराजचरणैः पुस्तकदानेन प्रथमसाहाय्यं विहितमिति तैरु-  
पकृतास्तेषु धन्यवादाज्ञातश उपहारीकुर्मः । लीलाप्रविष्टैर्गो० श्रीवा-  
गधीशलालमहाराजैरपि कतिपयपुस्तकदानेनानुग्रहो विहित इति  
तानपि धन्यवादैः सरामः । सुरतपुरवास्तव्यैर्विद्वदनुरागिभिः श्रीब्र-  
जरत्तलालमहाराजैरवसितप्राये शोधनेऽपि दत्तैः पुस्तकैर्बहु कार्यं  
सिद्धमिति तेषु धन्यवादानुपायनीकुर्मः । अत्रत्यमाधवारामाध्यक्षेण  
श्रेष्ठिवर्येण माननीयत्रिभुवनदासवरजीवनदासमहाशयेनापि भारतमा-  
र्त्तण्डश्रीगद्वूलालपुस्तकालयादपेक्षितपुस्तकदानानुज्ञया महदुपकृतमिति  
तत्रापि धन्यवादान्वितरामः । तत्पुस्तकालयकार्यविक्षिणा वी. ए.  
पदधृता मूलचन्द्रतुलसीदासगुप्तेनापि पुस्तकगवेषणदानादिना  
साहाय्यं विहितं स्वीयान्यपि कतिचित्पुस्तकानि प्रतानीति तस्मै धन्य-  
वादान्प्रदद्भः । वैष्णवधर्मपताकालेखकेन पं० वसन्तरामशास्त्रिणा  
पुस्तकसाहाय्यं विहितमिति सोपि धन्यवादार्हः ।

निर्णयसागरयन्त्रालयशास्त्रिवरैः श्रीवासुदेवपणशीकरैः शोध्यफ-  
लकेषु दृष्टिदोषावशिष्टाशुद्धिशोधनेन महदुपकृतमिति तानपि  
धन्यवादैर्वद्वयामः ।

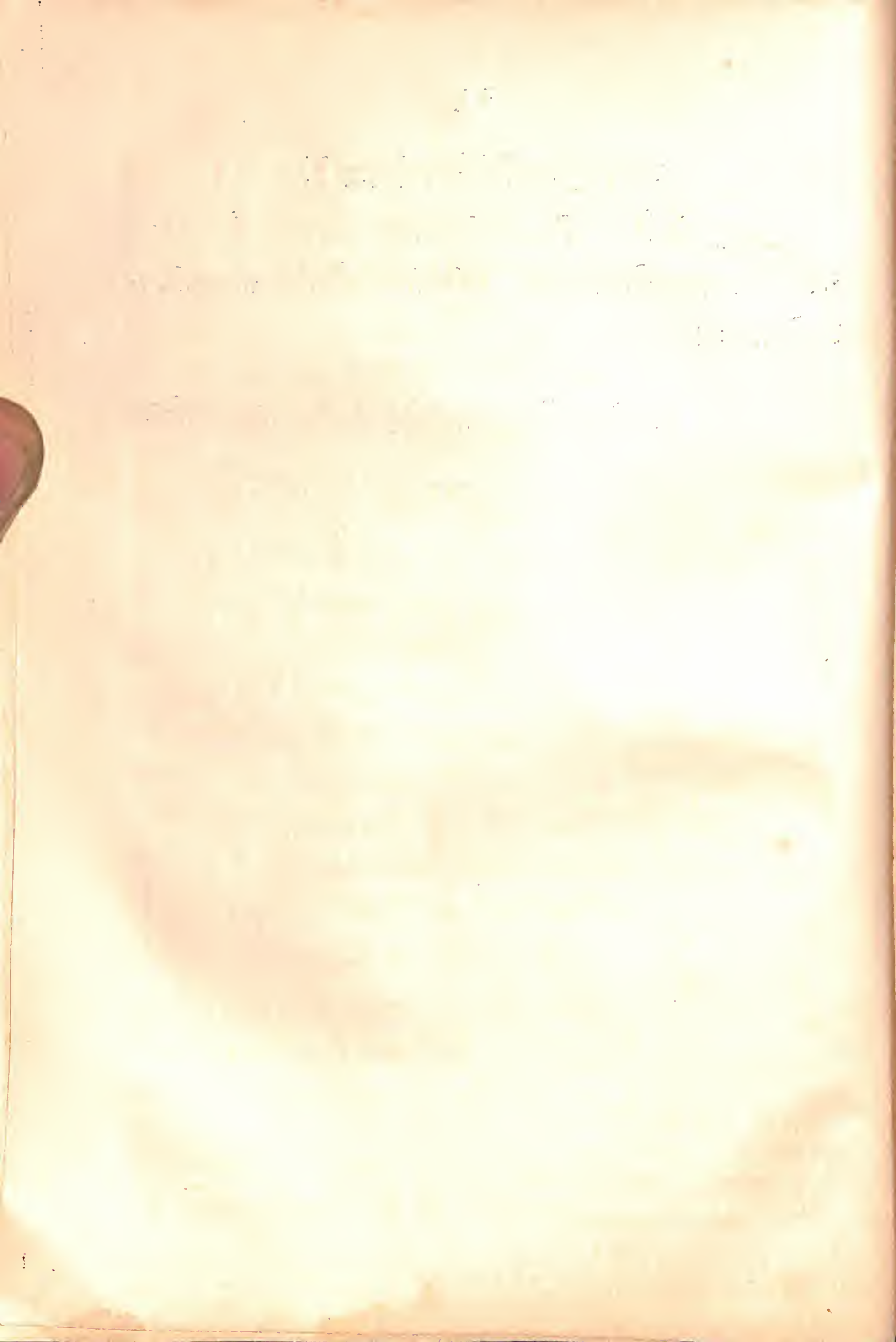
अन्यदनुकरणीयं प्रेक्षणीयञ्च !!

सुरतपुरालंकरैर्गोस्वामिभूषणश्रीब्रजरत्नलालमहाराजचरणैरेतत्पुस्त-  
कमुद्रणे मुद्रणव्ययो दत्त इति प्रशंसनीय एवैतेषां साम्प्रदायिक-  
विद्योत्साहः ।

गोस्वामिकुलकौस्तुभश्रीश्रीगोकुलनाथमहाराजचरणाश्रितो

भद्रश्रीरमानाथशर्मा

शुद्धाद्वैतभूषणः ।



॥ श्रीः ॥

श्रीगिरिधरस्तनोतु मंगलानि ।

—०५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्गालायां

श्रीमल्लालूभद्रोपनामकश्रीवालकृष्णभद्रविरचितः

रुद्यातिविवेकः ।

~~~~~

प्रथमो मणिः ।

श्रीमद्भोवर्धनाधीशं गोपिकाप्राणवल्लभम् ।

रासक्रीडारतं वन्दे भजनानन्दलब्धये ॥ १ ॥

वोषसीमन्तिनीनेत्रचकोरचयचन्दिरम् ।

वन्दे श्रीवालकृष्णाख्यं प्रभुमानन्दमन्दिरम् ॥ २ ॥

वन्दे श्रीवल्लभाचार्यान्पुष्टिमार्गप्रवर्तकान् ।

श्रीविद्वलेशचरणानाश्रये कृष्णतुष्टये ॥ ३ ॥

ये संक्षेपेण पूर्वार्द्धं पदार्था विनिरूपिताः ।

तद्वासं कर्तुमारब्धमुत्तरार्द्धं मयाऽधुना ॥ ४ ॥

तत्र पूर्वार्द्धं पूर्वप्रपञ्चविवेक उक्तस्तदार्द्यायं रुद्यातिस्वरूपनिरू-  
पणमावश्यकम् । रुद्यातिबोधं विना प्रपञ्चस्वरूपस्याऽकलयितुमश-

१ ग्रन्थोऽयं प्रमेयरत्नार्णवोत्तरार्द्धाऽन्तर्गत इति तत्रैवाऽस्योचितं मुद्रणं  
तथापि तस्य दुर्मिलत्वादस्य च गमीरत्वादुपयोगित्वादिह मुद्रापितः ।

क्यत्वात् । अतस्तृतीयस्कन्धसुबोधिनीप्रदर्शितपद्धत्या पूर्वं ख्याति-  
 विचार्यते । तत्र मनःसंयुक्तचक्षुरिन्द्रियेण शुक्तेः संयोगे तज्जन्यं  
 सामान्यज्ञानमुत्पद्यते । इदं सामान्यज्ञानमिन्द्रियार्थसंयोगजन्यं संश-  
 यादीनां सर्वेषां ज्ञानानां पूर्वं सम्भवति । तत उद्भूतसत्त्वगुणस्य  
 बुद्ध्या साहित्ये प्रमात्मकं ज्ञानं निश्चयशब्दवाच्यमुद्भवति । अत  
 एव निबन्धे सर्वनिर्णय उक्तम्—‘सत्त्वसहिता बुद्धिः प्रमाण’-  
 मिति । ‘संशयोऽथ विपर्यासो निश्चयः स्मृतिरेव च । स्वाप  
 इत्युच्यते बुद्धेलक्षणं वृत्तिः पृथग्गि’ति कपिलवाक्येन संशया-  
 दिज्ञानानां बुद्धिवृत्तित्वेन गणनात् । भागवतमते बुद्धेरेव विशिष्ट-  
 ज्ञानजनकत्वम् । ‘द्रव्यस्फुरणविज्ञानमिन्द्रियाणामनुग्रह’ इति  
 बुद्धिलक्षणात् । अतो मनःसंयुक्तचक्षुषा सामान्यज्ञाने जनिते  
 पश्चात्सत्त्वादिगुणसहितया बुद्ध्या तारतम्येनाऽनेकप्रकारकं जायमानं  
 ज्ञानं संशयाद्युच्यते । अत एव सुबोधिन्यामुक्तं—द्रव्यस्य घटादेः  
 स्फुरणे सति शब्देन संस्कारेणाऽलोकेन वा, यद्विशिष्टज्ञानं  
 यस्मात्केवलं चक्षुषा ज्ञाने तारतम्यं न स्यादिति (?) । अत एव  
 लक्ष्मीतन्त्रे त्रयोदशाध्याय उक्तम्—‘चक्षुषालोच्य वस्तूनि  
 विकल्प्य मनसा तथा । अहम्मत्याप्यहंकाराद्बुद्ध्यैव ह्यध्यवस्य-  
 ती’ति । अन्ये तु प्रत्यक्षज्ञानमात्रं प्रति मनइन्द्रियविषयाणां कारणता,  
 न तत्र बुद्धेनिवेश इत्याहुः । असम्मते तु भागवततृतीयस्कन्धी-  
 यवाक्यात्संशयादीनि ज्ञानानि बुद्धिरुत्पादयति । अतः प्रत्यक्षज्ञाने  
 मनइन्द्रियविषयाणां सामान्यज्ञानोत्पादकत्वम् । बुद्धिस्तु विशेषाका-  
 रेण संशयादिशब्दवाच्यानि ज्ञानानि जनयतीति तेभ्योऽयमितरो-  
 ऽस्माकं पन्थाः । तत्र चक्षुःशुक्तिसंयोगे सामान्यज्ञानोत्तरं माया भग-  
 न्त्याकं पन्थाः ।

वतः शक्तिस्तमोगुणोद्भवेन बुद्धिं व्यामोहयति तदेयं शुक्तिरिति  
बोधो न जन्यते । ‘प्रमादमोहौ तमसो भवतोऽज्ञानमेव चे’ति  
भगवद्वाक्यात्तमसा ह्यज्ञानस्योत्पादितत्वात् ।

तथा च पदार्थयाथात्म्यस्फुरणाभावान्मायामोहिता बुद्धी रजत-  
संस्कारप्राबल्याच्चाकचक्यादिधर्मसाहश्यमादाय रजतं तत्र निर्माति ।  
तदिदं बौद्धमेव रजतं बुद्ध्या विषयीक्रियते । न तु सामान्यज्ञाने  
चक्षुर्विषयीभूतमिति विवेकः । तदानीं रजतस्याभावात्सामान्यज्ञाना-  
नन्तरंबुद्ध्या रजतोत्पादनात् । विशेषज्ञाने तु रजतस्य कल्पितत्वेनाऽऽ-  
न्तरत्वाद्बुद्ध्यैव ग्रहणम् । नत्विन्द्रियैः । अतः सामान्यज्ञाने तु शुक्तिरेव  
विषयीभूता । तस्या एव सामान्यज्ञानम् । विशेषज्ञानं तु बुद्धिकृतमिति  
तत्र बौद्धमेव रजतं विषयीभवतीति निष्कर्षः । तदुक्तम्—“अनु-  
मितमन्तरा त्वयि विभाति मृषैकरस” इत्यस्य सुबोधिन्याम् । ‘रजतं  
तु तदनन्तरं बुद्ध्या जन्यते । विषयीक्रियते । तत्र सा बुद्धिरेव  
कारणम् । इन्द्रियार्थयोर्मध्ये भाति तन्मृषे’ति निरूपितम् ।  
अतएव प्रथमस्कन्धे ‘तेजोवारिमृदां यथा विनिमय’ इत्यस्य सुबो-  
धिन्यां ‘तेजसि वारिबुद्धिर्मरीचितोये’ इत्यारभ्य, ‘शुक्तिरजतादि’  
त्वित्यन्तेन, नानाप्रमानुकृत्वा ऋमविषयाणां बुद्धिजन्यतोक्ता ‘यथा  
जीवानां बुद्धिकल्पिता’ इत्यनेन । निश्चयात्मके ज्ञाने त्विन्द्रियार्थ  
एव बुद्ध्या गृह्णते । न तत्र बुद्धिकल्पितो विषयः । इन्द्रियतदर्थ-  
योर्मध्ये यद्बुद्धावन्यदेव भाति तन्मृषा । ताहशं ज्ञानम्भ्रमात्मकम् ।

एवं सति इन्द्रियेण गृह्णमाणाद्विषयाच्छुक्त्यादिरूपादन्यस्य रज-  
तादेः ख्यातिरन्यख्यातिरित्युच्यते । तदिदं ऋमात्मकं ज्ञानं बुद्धि-  
वृत्तिरूपं विपर्यासशब्दवाच्यम् । अत एव ‘विपर्यासो भिन्नार्थ-

प्रतिपादक' इत्युक्तं सुवोधिन्याम् । 'भिन्नार्थ' इत्यत्रेन्द्रियसंयुक्ता-  
 र्थाद्विन्नोऽर्थ इत्यूह्यम् । एतावता निरूपाधिभ्रमे इन्द्रियाणि सन्तमे-  
 वार्थं विषयीकुर्वन्ति, नत्वसन्तम् । अत एवोद्भवं प्रत्युक्तं भग-  
 वता 'मनसा वचसा दृष्ट्या गृह्यते न्यैरपीन्द्रियैः । अहमेव न  
 मत्तोऽन्यदिति बुद्ध्यध्वमञ्जसे'ति । बुद्धिस्तु प्रमात्मके निश्चयाऽ-  
 परपर्याये ज्ञाने सन्तं विषयीकरोति । विपर्यासज्ञाने तु स्वकल्पितं  
 रजतादिकं मायिकमेव विषयीकरोति । अत इन्द्रियविषयो वाह्य  
 एव । अत एव 'सर्वं पुरुष एवेद'मिति द्वितीयस्कन्धश्लोकव्या-  
 ख्यान उक्तम् । 'इदमपि परिदृश्यमानं जडात्मकं सर्वं पुरुष  
 एवे'ति । इन्द्रियतद्विषययोर्मध्ये मायादूषितबुद्ध्या यो विषयीक्रि-  
 यते स त्ववास्तव एव बुद्धिकल्पित इति ज्ञेयम् । मायावादिनस्तु  
 शुक्तिरूपाधिष्ठाने उत्पन्नेनाऽनिर्वचनीयेन रजतेन चक्षुःसन्निकर्षे  
 रजतमिदमिति अमो भवेत् । न तत्र शुक्तिसामान्यज्ञानस्य हेतुत्वं  
 प्रयोजनाभावादित्याहुः । तन्मन्दम् । शुक्तेश्वाकचक्र्यादितिबुद्धेरुत्पा-  
 दितत्वात् । शुक्तिसामान्यज्ञानकारणताया अनिर्वचनीयत्वात् ।  
 केचित्तु माययाऽनिर्वचनीयमुत्पादितं रजतं चक्षुषोपलभ्यते ऽतो न  
 रजतभ्रमेऽधिष्ठानसामान्यज्ञानस्य हेतुत्वमिति वदन्ति । तदप्ययुक्तम् ।  
 मायोत्पादितरजतस्य विद्यमानत्वे तत्कृतशुक्तिज्ञानप्रतिबन्धात्कदापि  
 शुक्तिज्ञानं न भवेत् । रजतनाशहेतोरन्यस्याऽभावात् । कदापि रज-  
 तध्वंसाऽभावात् । रजतज्ञाने सत्यपि शुक्तिज्ञानमिति त्वनुभवविरु-  
 द्धत्वान्नाद्रियते विद्वद्विः । तथा चाधिष्ठानरूपशुक्तिविषयकविशे-  
 पज्ञानाऽभावात्कदापि रजतध्वंसो न स्यात् । एवं सति सदैव रजत-  
 प्रत्यय आपद्येत । यदि तु मायया विरचितं माययैव ध्वंस्यत

इत्युररीक्रियेत्, तदा तु दार्षनिके प्रपञ्चे तथैव स्वीकार्यत्वान्मायाघटितः प्रपञ्चो माययैव नष्टो भविष्यतीति व्यर्थो ज्ञानप्रयासो वेदान्तशास्त्रवैयर्थ्यं च । ज्ञाननाश्यः प्रपञ्च इति भवत्सिद्धान्तोऽपि नाशं प्रापेत्याकलनीयम् । अत एवामनापायनं हरेरित्यस्य व्याख्याने 'मायया कृतो योऽन्तरासर्गः स त्वपार्थ एवाभात्यन्तराभानात्तत्र स्पर्शं च ब्रह्माऽवभानात्तदैव गच्छतीति निर्मूलत्वमि' त्याद्युक्तम् । मध्यस्थमात्रानुवादो वा मायावादिवदित्यप्युक्तम् ।

अतो ज्ञायत इन्द्रियविषययोः सम्बन्धे सामान्यज्ञानानन्तरं यद्गुद्धौ माया मायिकं पदार्थं निर्माय बुद्धिविषयीकारयति तद्वैद्वं ज्ञानं अमात्मकम् । तद्विषयश्च मायिको वौद्धो घटादिः । अयमेव बुद्धौ भातः पदार्थ आन्तरालिकी सृष्टिरित्युच्यते । तस्यैव मिथ्यात्वम् । न तु भगवत्कृतप्रापंचिकघटपटादेरतो महता यत्नेन परिवृश्यमानप्रपञ्चस्य मिथ्यात्वं दूरीकृतवान्भगवान्भाष्यकारः । औपाधिके 'घटो आन्यति' 'शंखः पीत' इत्यादिभ्रमे तु चक्षुर्ग्राह्ये घटशंखादौ अमरिकाकामलाद्युपाधिं पुरस्कृत्य अमणपीतत्वादिरूपे मायिको धर्मो विषयतारूपो मायया सृज्यते । स च धर्मो धर्मिणां घटाशंखादीनां चाक्षुषे चक्षुषा गृह्णते । अत एवोक्तं सुबोधिन्याम्—'विषयता मायाजन्या विषयो भगवानिति । विषये विषयता काचित्स्वीकर्तव्या । अन्यथा अमद्यष्टिर्निर्विषया स्यादिति । विषयताजनितं ज्ञानं अमात्मकम् । विषयजनितं प्रमेति च' । तथा च तं अमणपीतत्वादिरूपं मायिकं धर्ममवलोक्य मायया मोहिता बुद्धिर्धर्मिणं शंखादिमिव पीतत्वादिकमपि वस्तुभूतं निर्धार्य तद्विशिष्टं शंखं स्वीकरोति । तदा तद्भात्मकं ज्ञानं भवति । एवं सति बुद्ध्या

पीतत्ववैशिष्ठेन कल्पित एव शंखो मायिकः । न तु चक्षुर्गृहीतः । न च चक्षुषा गृहीतस्य घटस्य भगवत्त्वं न सम्भवति । भगवत इन्द्रियाग्राह्यत्वादिति वाच्यम् । 'न चक्षुषा गृह्यते' इत्यादिश्रुतीनां मूलरूपपरत्वाद्गृह्यमाणघटस्य भगवतः सदंशत्वाद्ग्राहकस्येन्द्रियस्यापि भगवत्सदंशत्वेनाऽदोषाच्च । ग्राह्यस्य घटस्य विषयतावैशिष्ठेन शुद्धत्वाभाववद्ग्राहकस्येन्द्रियस्यापि विषयतावैशिष्ठेन तुल्यत्वाच्च । सोऽयमौपाधिकधर्मो रजतादिअमवन्नाधिष्ठाननाश्यः । कामलादिदोषो अमरिकादोषश्च यदा नश्यति तदैव नश्यति । अमरिकादशायां 'घटे अमणं नास्ती' तिज्ञानवतोऽपि आम्यतीतिप्रतीतेः सर्वजनीनत्वात् ।

एवं च निरूपाधिके रज्जुभुजंगादिभ्रमे चक्षुषा सद्रूपैव रज्जुर्गृह्यते । भुजंगस्तु बुद्धिकल्पितो बुद्ध्या विषयीक्रियते । न चक्षुषा । बुद्धिकल्पितस्य भुजंगस्य बाह्यत्वाभावात् । दशमस्कन्धजन्मप्रकरणचतुर्थाध्यायसुवोधिन्यां 'यथाऽनैवंविदो भेद' इत्यस्य विवरणे 'बुद्ध्या वहिर्विषयोत्पादनासम्भवादि' त्युक्तत्वात् । औपाधिकभ्रमे तु चक्षुषा सद्रूपो घटो, मिथ्याभूतो विषयतारूपो अमणधर्मश्चेत्युभयं विषयीक्रियते । तदनन्तरं सदोषबुद्ध्या 'घटो अमणवा' निति स्थाप्यत इति विशेषः । इमामेव विषयतां अमणादिरूपां विषयेण सह गृह्यमाणामवमृश्येन्द्रियग्राह्यस्यापि मिथ्यात्वं क्वचिद्ग्राहते, सुवोधिन्यां चोक्तम् । विषयेण घटेन सह विषयतारूपअमणस्यापि चक्षुर्ग्राह्यत्वात् । अत्रापि बौद्ध एव घटो मिथ्या, न तु प्रपञ्चान्तर्वर्तीति निष्कर्षः । इदमत्र ज्ञेयम् । प्रपञ्चविचारे अमणवद्वाट एव दृष्टान्तः । तत्र यथा घटस्य सत्यत्वं अमणस्य

मायिकत्वं एवं प्रपञ्चस्यापि सत्यत्वं तद्गतानां भेदकुत्सितत्वोत्पत्ति-  
 नाशादीनां मायिकत्वम् । अत एवोद्भवं प्रत्युक्तं भगवता 'यदिदं  
 मनसा वाचा चक्षुभ्यां श्रवणादिभिः । नश्वरं गृह्णमाणं च विद्धि  
 मायामनोमय'मिति । 'नश्वर'मितिपदाद्यनश्वरं गृह्णते तदेव मा-  
 यामयमितस्तु परं सत्यमेवेत्यर्थः स्फुटति । एतच्चौपाधिकम्रमे स्फुटम् ।  
 अत एव 'नाशोत्पत्तिप्रतीतिर्भान्ते'ति विद्वन्मण्डने प्रभुचरणैर्निर-  
 खपितम् । अतो न प्रपञ्चस्य शुक्तिरजतादिर्वृष्टान्तः । अत एव  
 शास्त्रार्थप्रकरणे 'वाचारम्भणवाक्यानी'तिकारिकाव्याख्याने 'न तु  
 मिथ्यात्वं शुक्तिरजतवत् । अन्यथा शुक्तिरजतादिकमेव वृष्टा-  
 न्तीक्रियत' इति श्रीमदाचार्यैरुक्तम् । अन्यच्च यथा घटावच्छिन्नग-  
 गनमहाकाशयोर्वस्तुतो भेदाभावेऽपि घटोपाधिकृतो द्व्यास्तवो भेद-  
 स्तथा विषयताविशिष्टतद्रहितजगतोरिति ज्ञेयम् । वृष्टान्ते घटाका-  
 शश्वलतीतिप्रतीतावपि चलनं वस्तुतो घटधर्मः । न तु तदवच्छि-  
 न्नस्य । एवं विषयताविशिष्टे जगति उत्पत्त्यादिप्रतीतावपि उत्प-  
 त्यादि विषयताया एव धर्मः । न तु तदवच्छिन्नस्य घटाकाशम-  
 हाकाशयोरभेदवद्विषयताविशिष्टतद्रहितयोरभेदेन वस्तुतस्तदवच्छिन्न-  
 जगतोऽपि । ब्रह्मरूपत्वात् । अत एव श्रीमदाचार्यैर्द्वितीयस्कन्धसु-  
 बोधिन्यां 'वस्तुतो मूलभूतं जगत्प्रतीतितो मायिक'मित्यवादि ।  
 एवं संसारिजीवशुद्धजीवयोरप्यवास्तवो भेदः संसाररूपोपाधिकृत  
 एव । शुद्धजीवस्य भगवदंशत्वेन संसारिजीवस्यापि तदभेदेन शुद्धब्र-  
 ह्मरूपत्वात् । मिथ्यात्वं तु संसाररूपोपाधिपर्यवसन्नम् । अत एव  
 निबन्ध उक्तं 'जीवसंसार उच्यत' इति । 'उच्यते न तु  
 जायत इति । असत्त्वेनाऽस्य गणना'दिति व्याख्यातम् । अत

एव य एव बद्धस्तस्यैव साधनसम्पत्तौ मुक्तिरिति बन्धमोक्षव्यवस्था च सम्यगुपपद्यते । न चैवं जगत्कर्तृत्वादिविशिष्टद्रहितब्रह्मणोरप्यौपाधिकभेदाङ्गीकारे स्वसिद्धान्तविरोध इति वाच्यम् । ‘यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते’ ‘तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूतः’ ‘एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च’ ‘स आत्मानः स्वयमकुरुत’ इत्यादिश्रुतिसिद्धस्य जगत्कर्तृत्वादेनित्यसिद्धस्य धर्मस्योपाधित्वाभावात् । अतो जगत्कर्तृत्वादिश्रौतधर्मविशिष्टं निरुपाधिकमेव, न तु सोपाधिकमिति । न ब्रह्मणि सोपाधिकत्वनिरुपाधिकत्वकल्पनेत्यन्यत्र विस्तरः ।

तथा च सिद्धं विषयतावैशिष्टेन प्रपञ्चस्य सत्यत्वं मिथ्यात्वच्च । एवं स्वमते प्रपञ्चस्य पारमार्थिकविचारे ब्रह्मात्मकत्वेन सत्यत्वम् । परमते तु व्यवहारे सत्यत्वं पारमार्थिके मृषात्वमिति भेदो ज्ञेयः । ननु ‘निरुपाधिके शुक्ताविदं रजत’मिति अमे पूर्वमुत्पन्नसामान्यज्ञानानन्तरं बुद्ध्या रजतमुत्पाद्य विषयीक्रियते । तथा दार्ढन्तिके भगवदात्मकप्रपञ्चश्चक्षुषा गृह्णते, मायामोहितबुद्धिकल्पितोऽन्तरासर्गो विषयीक्रियत’ इति यदुक्तं तत्र सम्भवति । रजतसंस्कारवदान्तरालिकपदार्थसंस्कारोपलब्धयभावादिति चेत् । न । पूर्वकल्पमारभ्याऽन्तरालिकपदार्थानुभवसत्त्वेन तत्संस्कारस्य सुवच्चत् । अतः सुखेन रजतवदन्तरालिको वौद्धो घटादिरुत्पद्यते । किं च दृष्टान्ते यथा रजतभ्रमानन्तरं, धर्मविशेषज्ञाने शुक्तरूपाधिष्ठाने ज्ञाते रजतं वौद्धं विलयमेति । तथाऽत्र चक्षुःसंयुक्तप्रपञ्चविषयके ब्रह्मत्वज्ञाने उत्पन्ने वौद्ध एव प्रपञ्चो नश्यति । न तु चक्षुर्गृहीतोऽयमित्यर्थः । दशमस्कन्धप्रक्षिप्ताध्यायतृतीयाध्याये

'रज्ज्वामहेर्भोगभवाभवौ यथे'त्यस्य सुवोधिन्यां 'भवाभवावुत्प-  
 त्तिनाशौ । सर्पोऽयं, नायं सर्प इति । स्ववुद्धिकल्पतस्यैव नाशो  
 नान्यस्ये'त्युक्तत्वात् । अत एवाऽयं प्रपञ्चो न प्राकृतः । नापि  
 परमाणुजन्यः । नापि विवर्तात्मा । किन्तु परमकाष्टापन्न-  
 वस्तुकृतिसाध्यः । तादृशोऽपि भगवद्गूप्त' इति निबन्धोक्तिर्यु-  
 ज्यते । 'विषयो भगवानि'त्युक्तिश्च । यत्तु 'आधिदैविकः प्रपञ्चो  
 भिन्नः स भगवद्गूप्तः । अयं प्रतीयमानस्तु ततो भिन्नो मृषैवे'-  
 त्याहुस्तन्न । आधिदैविकस्यातीन्द्रियत्वेन चक्षुरादिग्राह्यत्वाभावादधि-  
 ष्टानचाक्षुषसामान्यज्ञानाभावेन चाक्षुषभ्रम एव न स्यात् । चाक्षु-  
 षभ्रमं प्रति चाक्षुषसामान्यज्ञानस्य कारणत्वात् । तस्मादयमेवास्म-  
 दादीन्द्रियैर्गृह्यमाणः प्रपञ्चो ब्रह्मात्मकः । अस्मिन्नेव प्रपञ्चे माया-  
 मोहितबुद्ध्या मायिकः प्रपञ्चः कल्प्यते । तस्यैव मिथ्यात्वम् । स  
 हि आन्तरो न बाह्यः । न त्वस्य । अन्यथा सिद्धान्तमुक्तावत्यां  
 'अपरं तत्र पूर्वस्मिन्वादिनो वहुधा जगु'रित्युक्त्वा, 'मायिकं  
 सगुणं चे'त्यादिना परमतान्युपन्यस्य 'तदेवैतत्प्रकारेण भवती'त्य-  
 न्तोक्तिरपि विरुद्ध्येत । एवं तस्य मिथ्यात्वाऽङ्गीकार आधिदैवि-  
 कस्य चक्षुराद्यविषयीभूतस्य सत्यत्वाऽङ्गीकारेण परमतस्मतयोर्भिन्न-  
 विषयत्वेन निराकरणाऽनर्हत्वात् । न हि परे आधिदैविकं प्रपञ्चं मृषा  
 वदन्ति, यदुपरि दूषणानि स्युः । अपि च परिवृश्यमानस्याऽविर्भा-  
 वतिरोभावौ स्वीकृत्य भावविकारप्रतीतेभिन्नात्वमंगीकृत्यतस्य प्रप-  
 चस्य ब्रह्माऽभिन्नत्वं भाष्यनिबन्धविद्वन्मण्डनादौ सर्वत्र स्वीकृतं  
 तदपि विरुद्ध्येत । प्रतीयमानप्रपञ्चस्य मृषात्वाऽङ्गीकारेण तादृवप्रपञ्चे

जायमानानां नाशोत्पत्त्यादिप्रतीतीनामभ्रान्तत्वेन भ्रान्तत्वकथनस्यैव  
दूष्यत्वापत्तेः । परिवृश्यमानस्य मिथ्यात्वाऽङ्गीकारे दूष्यग्रन्थस्वग्रन्थ-  
योरैक्यापत्तेश्च । अन्यच्च 'मुक्तिः कल्पितवाक्यत' इत्यादि निवन्ध-  
वाक्यैर्गुर्वादीनां कल्पितत्वञ्चाऽप्येतेत्यादिदूषणपुञ्जानां परमत आ-  
पादितानां स्वमत आपत्तिरतोऽस्य परिवृश्यमानजगतो मायिकत्वं  
नाऽदर्तव्यं सुधीभिः । पुराणेषु क्वचिदान्तरालिकां सृष्टिं, क्वचिद्विष-  
षयतां, क्वचिदहन्ताममतात्मकं संसारमवलम्ब्य मायिकत्वोक्तिः ।  
क्वचिद्वैराग्यार्थञ्च । न वस्तुस्वरूपनिरूपणायेति स्थितमाकरे ।

अतोऽयं प्रपञ्चो ब्रह्मात्मक इति सिद्धान्तो निर्दुष्ट एव । न च  
बुद्धिकल्पितमेव रजतं मायादोषादिवशाद्वहिनिःसृतं चक्षुषा गृह्णते  
ततश्चक्षुर्ग्राह्यस्यापि रजतस्य मिथ्यात्वं कुतो नेति वाच्यम् । भुजङ्गा-  
धिष्ठानकरञ्जुसार्शनभ्रमे व्यभिचारात् । तथाहि—तमःसंघाते हस्तेन  
भुजंगसर्शेण स्यार्शनसामान्यज्ञानानन्तरं तमोगुणोद्रेकेण माया जीवबुद्धिं  
व्यामोहयति । तदा भुजंग इति बोधो नोत्पद्यते । ततो रञ्जुसंस्का-  
रेण बुद्धी रञ्जुं निर्माति । तद्वौद्धी रञ्जुर्वहिश्चेन्निस्सरेत्तर्हि करेण  
गृह्णेतैव । भुजंगस्य तु हस्तसर्शेण न स्यात् । रज्वा व्यवधानात् ।  
तथा सति को चा दशेत् । लोके तु तादृशस्थले भुजंगसर्शस्त-  
कृतो दंशश्च श्रूयते । अतो बुद्धिकल्पिताया रज्जोरन्तःस्थिताया  
बुद्धिविषयत्वमेव । नेन्द्रियविषयत्वम् । इन्द्रियविषयस्त्वधिष्ठानरूपो  
भुजंग एवेति ज्ञेयम् । अत एव दशमषष्ठाध्याये 'यथोरगं सुप्त-  
मवुद्धिरञ्जुर्धी'रित्यस्य व्याख्याने 'रञ्जुबुद्ध्या गृहीतः सर्पः  
स्वस्पर्शेऽपि न ज्ञानं जनयती'त्युक्त्याऽधिष्ठानरूपसर्पसर्पर्श उक्तः ।  
एवं शुक्तिरजतादिस्थलेऽपि बोध्यम् । एतेन शुक्त्याद्यधिष्ठाने माय-

योत्पादितमनिर्वचनीयं रजतादिकं चक्षुरादीन्द्रियग्राह्यमितिवद-  
न्तोऽपि प्रत्युक्ताः । भुजंगाधिष्ठानकरज्जुस्पार्शनभ्रमे ह्यनिर्वचनीयाया  
रज्जोस्त्वगिन्द्रियेण ग्रहणादधिष्ठानरूपेण व्यालेन त्वकसम्बन्धाऽभावा-  
द्धुजङ्गकृतदंशाभावनियमापत्तेः । त्वगिन्द्रियगोलकयोरेकवस्तुसम्बन्ध-  
नियमात् । त्वगिन्द्रियगोलकाभ्यां रज्जोः सम्बन्धात्तस्या व्यावहा-  
रिकसत्तास्वीकारेणाऽर्थक्रियाकारितया तद्रज्जुकृताधिष्ठानव्यवधाना-  
दिति दिक् । न च सर्पस्पर्शे स्पार्शनरज्जुभ्रमे यावद्भ्रममनिर्वचनी-  
या रज्जवा सह पुरुषहस्तादिसम्बन्धेऽपि भ्रमनिवृत्त्युत्तरं सर्पस्पर्शा-  
त्तकृतदंशे को दोष इति वाच्यम् । रज्जुज्ञानोत्पत्त्यव्यवहितसमये  
भ्रमनिवृत्तेरसम्भवात् । अन्यथा भ्रमनिवृत्तिरनुभूयेत । न च सूक्ष्म-  
काले जायमाना भ्रमनिवृत्तिर्नानुभवयोग्या तत्कालस्य शतपत्रवेधव-  
दुर्लक्ष्यत्वादिति वाच्यम् । भ्रमनिवृत्तेरधिष्ठानज्ञानसाध्यत्वेन तद्विरहे  
तस्या एवाऽसम्भवात् । न च दंशाऽतिरिक्तकारणेनाधिष्ठाने ज्ञाते  
भ्रमनिवृत्तौ रज्जोर्नाशादधिष्ठानसंयोगे दंशः सुवच इति वाच्यम् ।  
यत्र दंशहेतुकमधिष्ठानज्ञानं तत्र दंशात्पूर्वं भ्रमनिवृत्तेर्वक्तुमशक्य-  
त्वेन भ्रमसमय एव दंशस्वीकार्यत्वाद्दंशस्य त्वधिष्ठानसम्बन्धहेतुक-  
त्वाऽभ्रमाऽवसर एवेन्द्रियाऽधिष्ठानयोः सम्बन्धप्राप्तेर्भवद्राद्वान्तविरो-  
धात् । एवं मायांमोहितबुद्धिकल्पितो मिथ्याभूतः प्रपंचोऽपि तादृश-  
बुद्धेरेव विषयो नेन्द्रियविषय इति विद्वद्विर्विभावनीयम् ।

एवं साधितेऽपि स्वसिद्धान्त एकादशस्कन्धोदितनवयोगिप्रसं-  
गीयप्रश्नोत्तरवाक्येषु पदार्थशोधनाभावाऽभ्रमः सम्भवति । तथा सति-  
साधितोऽपि राद्वान्तः शिथिल इव प्रतिभायादतः साधितराद्वान्तदा-

द्वाय नवयोगिप्रसङ्गीयप्रश्नोत्तरवाक्यानां तत्रत्यसुवोधिनीवाक्यानां वाऽर्थः पूर्वपक्षोत्तरपक्षनिरूपणपूर्वकं विमृश्यते ।

तथा हि—एकादशे निमिनवयोगिप्रसंगे ‘परस्य विष्णोरीशस्य मायिनामपि मोहिनीम् । मायां वेदितुमिच्छाम’ इति निमिना मायाखरूपे पृष्ठेऽन्तरिक्षेण ‘एभिर्भूतानि भूतात्मे’त्यादिना सृष्टिनिरूपिता । तेन मायायाः खरूपप्रश्नात्तदनुरूपमेवोत्तरेण भाव्यम् । इह तु प्रपञ्चोत्पत्तिरूप्तरे निरूपिताऽतो ज्ञायते प्रपञ्चो मायाकार्यः । अन्यथा मायाप्रश्ने कृते प्रपञ्चमुत्तरे न वदेत् । तथा च प्रपञ्चनिरूपणे माया निरूपिता भवतीति मायायाः कार्यलक्षणं सिद्ध्यति । एवं सति प्रपञ्चस्य मायिकत्वमायाति, न ब्रह्मतेति, पूर्वपक्षे खसिद्धान्तं वकुं प्रपञ्चस्य भगवदात्मकत्वसाधनाय श्रीमदाचार्यचरणा अन्तरिक्षदत्तोत्तराशयं विशदयितुं मायाशब्दस्य शक्तिं निरूपयन्ति—‘मायाशब्दः शास्त्रेष्व’त्यारभ्य ‘तथा प्रयुक्तः शब्द’ इत्यन्तेन । तथा च, भगवतः सर्वभवनसामर्थ्यरूपा माया, व्यामोहिका माया, ऐन्द्रजालिकविद्या, कापट्यादि चेति चत्वारो मायाशब्दार्थाः । नन्वत्र भगवतः सर्वभवनसामर्थ्यरूपा माया, व्यामोहिका माया च पृथगणिता । व्यासः समाधौ तु ‘अपश्यत्पुरुषम्पूर्णं मायां च तदुपाश्रयाम् । यया सम्मोहितो जीव’ इति वाक्याद्यामोहिकैव मायां दृष्टवान् । समाधेश्च मुख्यं प्रामाण्यम् । तथा च मायाया व्यामोहकत्वमेव । न सर्वभवनसामर्थ्यरूपतेत्याशंक्य समादधते—‘समाधावपी’त्यादिना । सर्वभवनसामर्थ्यरूपाया मायाया एव रूपान्तरं व्यामोहिका मायाऽतो व्याससमाधावेकस्या एकोक्तिस्त्वयैव द्वितीयाऽप्यायातीति न कश्चिद्दोषः । नन्वत्र तु प्रपञ्चसृष्टिरूप्तरे निरू-

पिता । न तु पूर्वोक्तेषु चतुर्ष्वन्यतरदित्याशंक्याहुः—‘प्रवाह’-स्त्वति । तुशब्दः प्रकारान्तरबोधकः । तथा चाऽत्र मायाशब्देन सर्वभवनसामर्थ्यरूपमायाकरणकः सृष्टिप्रवाह उच्यत इत्यर्थः । अतश्चतुर्ष्वेवान्तर्भाव इति भावः । तस्य प्रवाहस्य स्वरूपमाहुः—‘स च भगवत्कृतो भगवद्रूपश्चेति । ‘आत्मानः स्वयमकुरुते’-त्यादिश्रुतिः । अत एव निबन्ध उक्तं ‘प्रपञ्चो भगवत्कार्यस्तद्रूप’ इति । नन्वेवं प्रपञ्चस्य भगवद्रूपत्वे तत्र मायाशब्दप्रयोगो नोचित इत्याशंक्याहुः—‘विषयैश्च व्यामुग्धाः सर्वे भवन्ती’ति । तथा च विषयरूपस्य प्रपञ्चस्य विचित्रत्वेन व्यामोहकत्वात्परंचे मायाशब्दः प्रयुक्तो न तु मायिकत्वमभिप्रेत्यर्थः । एवं सर्वभवनसामर्थ्यं, व्यामोहिका माया, ऐन्द्रजालिकविद्या, कापट्यं, मायाकरणको भगवदात्मकः प्रपञ्चश्चेति पञ्चसु पदार्थेषु मायाशब्दं शिष्टाः प्रयुज्जन्ते । तेष्वत्र कोऽर्थे वाच्यत्वेन युक्त इत्याहुः—‘अतोऽत्र चे’ति । सिद्धान्तमाहुः—माया शक्तिर्भगवत इति । ‘मम माया दुरत्यये’ति गीतोपनिषद्यः । अत एवाहुः—‘नात्र कार्येति’ । तर्हि विचारस्य कोपयोग इत्याशंक्याहुः—‘समाधौ त्वि’त्यादि । व्यास-कृतसमाधौ तु व्यामोहकत्वेन मायाया दर्शनात्तत्र तावश्यां व्यामोहिकायां शक्तयां मायाशब्दप्रयोग उचितः । अत्र तु सृष्टिप्रवाहे मायाशब्दप्रयोगः किम्प्रयोजकः किञ्चिबन्धन इति विमृश्यत इत्यर्थः । ‘विचारे’ इति । विचारे क्रियमाणे ‘भगवद्वाक्यं’ ‘ऋतेऽर्थं यत्प्रतीयते’ति वाक्यमित्यर्थः । ‘लक्षण’मिति । व्यामोहिकमायाया ज्ञापकमित्यर्थः । लक्षणस्य स्वरूपमाहुः—‘कार्यगोचर’मिति । कार्यलक्षणमित्यर्थः । एवं व्यामोहिकामायायाः कार्यलक्षणमुक्तम् ।

नन्वेतस्या व्यामोहिकाया एव कार्यं जगदित्येव मन्तव्यम् । बहुभिरादृतत्वात् । ततश्चैतस्य विश्वस्य मिथ्यात्वमेवोररीकार्यमित्याशंक्य, नेदं जगद्वामोहिकायाः कार्यमपि तु स्वसर्वभवनसामर्थ्यरूपमायाय भगवानेव स्वात्मस्वरूपं जगन्निर्मिति इत्याहुः—‘सुवर्णजलवत्कार्येति’ । यथा सञ्चायकप्रतिमां मृदा निर्माय तत्र सुवर्णजलं निःक्षिप्यते ततः सञ्चायकप्रतिमाकारा सुवर्णप्रतिमाऽनायासेन सिद्ध्यति । तथा सर्वप्रकृतिरूपां मायां सञ्चायकस्थानापन्नां कृत्वा स्वात्मरूपं जगद्वान्विरचयत्यतो न मायिकं किन्तु ब्रह्मात्मकमेवेत्यर्थः । एवं सति त्वत्पुराणेऽपि जगतो भगवत्त्वमुक्तं परन्तु प्रकारभेदेनेत्याचार्यवर्णाणामाशयः । तत्र पुराणे यः प्रकारः सोऽयं सञ्चायकदृष्टान्तेन ‘सुवर्णजलवदि’ तिकारिक्या स्फुटीकृतः । तथा च मायायाः संचायकत्वेन सृष्टौ भगवताऽङ्गीकृतत्वात्सृष्टिप्रवाहे मायाशब्दः प्रयुज्यते । तथा सतीह निमिनवयोगीश्वरप्रसंगे मायाशब्देन सृष्टिप्रवाह उच्यत इति निष्कर्षः । एवं च सुबोधिन्यामतोऽत्र किं युक्तमिति पूर्वमुक्तया फक्तिक्या कृतस्य प्रश्नस्य सृष्टिप्रवाहो मायाशब्दवाच्यत्वेनाऽस्मिन्प्रसंगे युक्त इत्युत्तरं सम्पन्नम् । इत्थं मायाशब्दवाच्यस्य सृष्टिप्रवाहस्य संचायकरीत्या निर्माणाद्वगवत्त्वम् । एतदभिसन्धायैव पूर्वमुक्तम् । ‘स च भगवत्कृतो भगवद्वूपश्चेती’ ति । वेदेतु मायारूपसाधनैरपेक्ष्येण भगवान्स्वात्मस्वरूपं जगत्करोतीति विभेदः । एतदेव प्रथमस्कन्धे ‘सदसद्वूपया चासा’ वित्यस्य सुबोधिन्यां स्फुटमकारि । ‘घटितपूरणपात्रभेदवद्वैदिकपौराणिकजगतोभेद’ इत्यनेन । तत्रैव सुबोधिन्यां सर्वप्रतिकृतिरूपत्वं मायाया

१ पुराणवाक्येऽपीत्यर्थः ।

निरूपितम् । तथा च घटितसुवर्णप्रतिमा यथा सुवर्णात्मिका तथा पूरितप्रतिमापि सुवर्णात्मिकैव । संचायकरीत्या जगन्निर्माणप्रयोजनमत्रैव सुबोधिन्यामुक्तम् । ‘एवं सति सृष्टिः सुगमा भवती’ति । संचायकरीत्या प्रतिमानिर्मणे सौकर्यं लोके स्फुटम् । एवं मायासाधननिरपेक्षतया वेदे निरूपितम् । जगन्मायासंचायकत्वेन पुराणे निरूपितम् । जगच्च भगवदात्मकमेव । एवं श्रुतिपुराणसिद्धोऽस्तिसिद्धान्त इति मञ्जुलमखिलम् ॥

इति श्रीमद्भौवर्धनधरश्रीवल्लभाचार्यश्रीविठ्ठलेश्वरचरणाऽनुचरलालूभद्रोपनामबालकृष्णभद्रविरचिते प्रमेयरत्नार्णव उत्तरार्थे ख्यातिविवेकः समाप्तः ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः ।

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्गालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमविरचितो  
भेदाभेदस्वरूपनिर्णयः ।

द्वितीयो मणिः ।

ब्रह्माभेदोपासनाज्ञानतो वा ब्रह्मात्मैक्येऽप्यंशतामत्यजन्तः ।  
यस्यैश्वर्यादासते यन्नियम्यास्तं श्रीकृष्णं देवदेवं नमामि ॥१॥  
ननु ब्रह्मात्मैक्यस्य भेदाऽत्यन्ताऽभावरूपत्वादंशत्वाऽत्यागो भग-  
वन्नियम्यत्वं च यदुक्तं तत्कथमिति चेत् । उच्यते—

ब्रह्मात्मैक्येऽप्यभेदोऽस्य किं भेदसहनक्षमः ।

किं वा तदक्षमः श्रुत्या सिद्ध्यत्येतद्विचार्यताम् ॥१॥

अत्राह-तदक्षम इति । कुतः? । अद्वैतश्रुत्या शुद्धस्याऽभेदस्यैव  
वोधनात् । ‘मृत्योः स मृत्युमामोति य इह नानेव पश्यती’ति  
नानात्वदर्शनेऽनिष्टंश्रवणाच्च । सिद्धे ब्रह्मणोऽद्वितीयत्वे भेदस्याऽश-  
क्यवचनत्वात् । न च नानात्वं न भेदः, किन्तु सह्येति शङ्क्यम् ।  
‘वहुस्या’मिति श्रुत्या तस्या उपादेयतया भगवदिच्छागोचरत्वेन नि-  
न्दानर्हत्वात् । ‘स्या’मिति क्रिययैकत्वविशिष्टस्याऽहं पदबोधितस्य

कर्तृत्वश्रावणेन तस्या एकत्वाऽविरुद्धत्वनिश्चयात् । न चैव मेकत्वबहु-  
त्वयोरविरोधे एकत्वेनैव बहुत्वकार्यसंभवात्तद्वैयर्थ्यमिति शङ्क्यम् । अन-  
यैव श्रुत्यैकत्वेन बहुत्वकार्यसम्भवस्य निश्चयात् । अन्यथा तद्वैय-  
र्थ्यापत्तेः । न च भेदं विना नानात्वाऽसम्भवात्तस्यापीच्छागोचरत्व-  
मिति शङ्क्यम् । ‘यदा ह्यैष एतस्मिन्द्वुदरमन्तरं कुरुते अथ तस्य  
भयं भवती’ तिश्रुत्येषदपि भेददर्शने निन्दाश्रवणेन तस्येच्छावि-  
रुद्धत्वनिश्चयात् । अन्यथा भेदनिन्दाश्रुतिवैयर्थ्यापत्तेः । तस्माद्देदस्य  
सर्वथाऽभेदविरुद्धत्वात्सृष्टिदशायामेवाऽभेदस्य भेदसहिष्णुत्वमिति  
न मुक्तिदशायां तथात्वमतस्तदानीं जीवब्रह्मणोर्भेदाभावरूप एवा-  
ऽभेदः । स चोभयोर्विरुद्धधर्मसङ्घावे सर्वथा न सम्भवतीति भाग-  
त्यागलक्षणया जीवब्रह्मणोर्धर्मान्निरस्य केवलं स्वरूपेणैव सिद्ध्यती-  
त्येकः पक्षः ।

यद्वा ‘एकमेवाद्वितीय’मित्यादिश्रुतौ द्वितीयनिषेधेन प्रति-  
पाद्यमानमेकत्वमभेद एव पर्यवस्थति । स च सृष्टिपूर्वदशायामेव ।  
सृष्टिदशायां तु ‘आत्मा वा श्रोतव्य’ इत्यादौ जीवब्रह्मणोः  
श्रवणादिकर्तृकर्मत्वबोधनाद्देद एव । अत एव ‘अधिकं तु भेद-  
निर्देशा’ दित्यत्र व्यासचरणैर्भेदः प्रतिपादितः । एवं जगतोपि भेद  
एव । ‘बहु स्या’मिति श्रुतौ ‘इदं सर्वमसृजते’ त्यनेन सृज्यस्त्रृभा-  
वश्रवणात् । स च यावत्सृष्टि सत्यः । यत्ताव ‘तत्त्वमसि’ ‘अय-  
मात्मा ब्रह्मे’ त्यादौ जगतो ब्रह्मत्वश्रवणं तत्तु ‘तद्वुणसारत्वात्तद्वा-  
पदेश’ इति सूत्रा ‘तज्जलानि’ तिश्रुत्युक्तयुक्तेश्वैपचारिकः । भोगादि-  
व्यवस्थया कार्याणां परस्परवैलक्षण्यप्रमया च भेदस्यैव निश्चायनात् ।  
अन्यथा ‘श्रोतव्य’ इत्यादिसाधनबोधकश्रुतिविरोधेन मुक्तयुच्छेद-

प्रसङ्गात् । एवं जगतोऽपि कार्यत्वबाधप्रसङ्गाच्च । तस्मात्सृष्टिदशाया-  
मभेद औपचारिक एव ।

एव 'मनुच्छित्तिधर्मा' इत्यनेन श्रावितं धर्माणां नित्यत्वमपि  
देवाऽमरन्यायेन यावत्सृष्टि । स्वरतीच्छायां प्रलये जीवानां सर्वेषां  
लीनत्वेन श्रोतृणामभावे श्रोतव्यत्वस्येव जगलये जगत्कर्तृत्वस्थापि  
तिरोधानात् । एवमन्येषामपि बोध्यम् । एवं रमणादिलीलानामपि  
तथात्वम् । 'स वै नैव रेम' इति श्रुत्या सृष्टारम्भकाले रमणा-  
भावश्रवणात् । एवमनित्यत्वे सर्वेषां सिद्धे प्रलयदशायां केवलं  
ब्रह्मैवाऽद्वितीयमिति सिद्ध्यति । तथा जीवस्य मुक्तिदशायां ब्रह्मभावा-  
द्विद्वैव केवलं सिद्ध्यति । तथा चाऽभेदप्रतियोगिनां जीवानां जगतश्च  
लयात्प्रलयदशायां मुक्तिदशायां च निवृत्ते भेदे केवल एवाऽभेदः  
पर्यवस्थतीतिप्राप्ते—

उच्यते । भैदसहनक्षम इति । कुतः? । सत्कार्यवादस्यैव श्रौत-  
त्वेन सृष्टिपूर्वदशायामपि सर्वसत्त्वात् । तथाहि—'सदेव सौम्येद-  
मग्र आसी'दिति श्रुताविदमा पुरोवर्तिनं प्रपञ्चं निर्दिश्य, पूर्वकाले  
तस्य सद्गृप्तामुक्त्वा, सतो ब्रह्मरूपत्वं जगत्कारणत्वं च बोधयित्वा,  
तस्याऽद्वितीयत्वं वक्ति । 'ततस्तद्वैक आहु'रित्यादिनाऽसत्कार्यवा-  
दमाशङ्क्य, 'कुतस्तु खलु सौम्यैवं स्या'दित्यादिना तन्निषेधति ।  
एवं सत्याकारकार्यत्वप्रभृतयो धर्मायदि ब्रह्मणि पूर्वं न स्युस्त-  
दाऽसत्कार्यनिरासिका सत्कार्यबोधिका च श्रुतिः पीड्येत । यदि  
कार्याणां भिन्नतया स्थितिः स्यात्तदाऽद्वैतश्रुतिः पीड्येत । अतो  
ह्युभयसामज्जस्यार्थं तत्तद्वर्मादिविशिष्टमेकमेव ब्रह्म कारणमिति मन्त-  
व्यम् । तथासति यथेदानीं कार्याणां तत्तद्वर्माणां तदाकाराणां च

परस्परं भेदः, कारणेन सह चाऽभेदः, कार्यत्वादिरूपेण भेदश्च, लोके कंटककुण्डलसुवर्णप्रभृतीनां दृश्यते तथा ब्रह्मजगतोरपि मन्तव्यः ।

एवमंशांशिनोर्जीवब्रह्मणोरपि सुवर्णशक्लसुवर्णयोरिव सृष्टिप्राक्ताले मन्तव्यः । न चैवं सति सर्वस्य सत्त्वात्तद्वहुभवनव्युच्चरणश्रुत्योर्विरोधः शङ्क्यः । प्राक्त्व्यवहिर्भावाभ्यामेव तदुपपत्तेः । अन्यथाऽव्याकृतिश्रुतिविरोधापत्तेः । पुरुषविधब्राह्मणे हि सृष्टिसुकृत्वाऽग्रे 'तद्वेदं तर्ह्यव्याकृतमासीत्तन्नामरूपाभ्यामेव व्याक्रियतेऽसौनामायमिदं रूप इति' 'तदिदमप्येतर्हि नामरूपाभ्यामेव व्याक्रियत असौ नामाऽयमिदं रूप इति । अत्र हि नामरूपव्याकरणे लौकिकमेवोदाहरणं तत्साधनायाह । लोके हि सिद्धमेव वस्तु नामरूपाभ्यां व्याक्रियत इति सृष्टिपूर्वदशायामपि तस्य सिद्धत्वमेव व्यक्तीभवतीति नासत्कार्यवादः प्रामाणिकः । तृतीयस्कन्धे च 'विश्वं वै ब्रह्म तन्मात्रं संस्थितं विष्णुमायया । यथेदानीं तथा चाग्रे पश्चादप्येतदीद्वश' मिति कालत्रय एकरूपमेव सर्वस्य स्थितिमाह । इदमेवाऽविरोधाऽध्यायेऽसद्व्यापदेशाधिकरणे व्यासपदौरपि व्युत्पादितम् । 'असद्वा इदमग्र आसी' दिति श्रुतौ सृष्टिपूर्वदशायां यो जगतोऽसत्त्वेन व्यपदेशः सोऽव्याकृतत्वेन धर्मान्तरेण विद्यमानत्वेऽपि व्याकृतत्वेनाऽविद्यमानत्वात् । 'तदात्मानं स्वयमकुरुते' तिवाक्यशेषेण तथाऽवगमात् । इदमिति पदप्रयोगादासीदिति प्रयोगाच्च । अन्यथा तद्विरोधापत्तेः । नित्यस्य समवायसम्बन्धस्य द्विनिष्ठत्वेन, कार्याऽभावे तदभावाऽपत्तेस्तन्नित्यताहानेश्च । असम्बद्धोत्पत्तौ जगदृष्टान्तेन घटादीनामपि कार्याणां नियताऽवधिकत्वहानेश्च । न च 'यत्र यत्प्रागभावस्तदेव कार्यं ततः कारणादुत्पद्यत' इति नियमान् नियताऽवधिकत्वभङ्ग

इति वाच्यम् । कारणावस्थातिरिक्तस्य प्रागभावस्यैव वक्तुमशक्यत्वात् । कपालावस्थां पश्यत एव 'इह कपाले घटो भविष्यती' ति प्रत्ययेन तथानिश्चयात् । तदवस्थाव्यज्ञयस्य तदतिरिक्तस्य प्रागभावस्याऽङ्गीकारे गौरवाच्च । न चोत्पत्तेः पूर्वं कार्यस्य सत्त्वे कर्तृव्यापारवाधप्रसक्तिरिति शङ्ख्यम् । कार्याभिव्यज्ञनार्थतया सार्थक्यात् । संवेष्टितपटप्रसारणादौ तथानिश्चयात् । न चैव मनुद्भूतसत्ताङ्गीकारेऽदृश्यप्रेतादिजनितदुःखवत्ततः क्वचिदर्थक्रियापत्तिरिति शङ्ख्यम् । अनुद्भूतगन्धरूपादौ व्यभिचारात् । योगेन प्राणादिनियमने जीवनमात्रस्य नियमनत्याग आकुञ्चनादिरूपकार्यस्य च दर्शनेनाऽनुद्भूतदशायार्थक्रियाकारित्वाऽभावस्योद्भूतदशायां चाऽर्थक्रियाकारित्वस्य दर्शनेन तथानिश्चयादिति । एवं स्थिते सत्कार्यवादे सृष्टिदशायामपि जगज्जीवयोः सत्त्वा 'देकमेवाद्वितीयं ब्रह्मे' त्याद्युक्तोऽभेदस्तद्विन्नतया जगज्जीवप्रतीत्यभावे पर्यवस्यन् भेदसहनक्षममेवाऽभेदं साधयतीति सृष्टिदशायां जगद्व्यष्टिणोः कार्यकारणभावाजगज्जीवयोरंशांशिभावाच्चौपचारिको भवन्नपि न वास्तवाऽभेदं निहन्ति । तेनेदानीमपि भेदसहिष्णुरेवाऽभेदः ।

एवं सति नानात्वभेददर्शनयोर्भेदनिन्दाश्रवणमप्यभेदविरुद्धभेदर्शन एव पर्यवस्यतीति बोध्यम् । 'य एष एतस्मिन्द्वुदरमन्तरं कुरुत' इतिश्रुतौ 'कुरुत' इतिपदेन क्रियारब्धस्यैव निन्दनात् । आरम्भस्य च सतः सत्तायामेव पर्यवसानात् । अभेदविरुद्ध एव क्रियमाणे भेद एव पर्यवस्यतीत्यभेदाऽविरुद्धभेददर्शने तु न निन्दात्वलेशोऽपीति बोध्यम् । एवं च परममुक्तिदशायामपि 'यथोदकं शुद्धं शुद्धे निषिक्तं ताद्वगेव भवति एवं मुनेर्विजानत आत्मा

भवति गौतमे'ति काठकश्रुत्याऽत्मनो ब्रह्मसाम्यश्रवणाद्विन्नप्रतीत्य-  
भावरूप एवाऽभेदो न तु भेदाभावरूप इति सिद्ध्यति । अत एव  
मैत्रेयीब्राह्मणे 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत् तत्केन कं पश्ये'दित्या-  
दिना यदितराऽज्ञानश्रावणं तदपि द्वैतद्विनिवृत्तावेव पर्यवस्थति । न  
तु द्वैताभावे । एतदग्रे 'यद्वैतन्न पश्यति पश्यन् वै तद्वृष्टव्यं न  
पश्यति । न हि द्रष्टुर्द्वैर्विपरिलोपो विद्यते विनाशित्वान्न तु  
तद्वितीयमस्ति ततोन्यद्विभक्तं यत्पश्येदि'त्यादिभिरन्याऽदर्शने  
पश्यत एवाऽदर्शनस्य द्वितीयत्वाऽभावस्य विभागाऽभावस्यान्यत्वाऽभा-  
वस्यैव हेतुतया श्रावणेन तथानिश्चयात् । अग्रे च 'यत्रैवाऽन्यदित्य  
स्या'दित्यादिना वैलक्षण्यहेतुकमन्यदर्शनमनूद्य 'यत्र त्वस्य सर्व-  
मात्मैवाभू'दित्यादिना स्वस्य द्रष्टविभागेन विज्ञातारं तं विज्ञानेन  
केन विजानीयादित्यनेन ज्ञानकरणाभावं हेतुत्वेन वक्त्रीत्यतोपि  
तथानिश्चयात् । अन्यथा पूर्वब्राह्मण एव मैत्रेयीमोहनिवृत्त्या पुनर्द्विती-  
यब्राह्मणं न वदेदतस्तत्र यः संदिग्धोऽर्थस्तन्निश्चायनार्थमेव द्विती-  
यब्राह्मणमिति भेददर्शनाऽभावरूप एवाभेदो न तु भेदाऽभावरूप इति-  
भेदसहिष्णुरेवाऽभेदः ।

यत्तु 'बहुस्या'मिति श्रुतौ सृष्टारम्भे एकस्य बहुत्वश्चावणात्पूर्वं  
जगदाद्यभाव एव श्रुत्यभिमतो, न तु कार्यस्यापि सत्त्वम् ।  
तथासती 'दं सर्वमसृजते'ति श्रुतिविरोधापत्तेः । अतः सृष्टेः पूर्व-  
मसत्त्वादभेदविरोध्येव स इत्यर्धवैनाशिकमतमेव साधीयः ।  
तन्मन्दम् । 'तद्वैक आहुरसदेवेदमग्र आसी'दित्यादिनाऽनूद्य  
'कुतः खलु सौम्यैवं स्या'दितिश्रुत्यैव तन्निषेधात् । न च तत्र  
कारणसत्ताया एव निषेधो न तु कार्यसत्तायाः 'कथमसतः सज्जा-

येते'तिश्रुत्या तथानिश्चयादितिवाच्यम् । पूर्वं कार्यस्याऽसत्त्वे 'तद्वेदं तर्ह्यव्याकृतमासी'दिति विरोधापत्तेः । अत्र 'तर्ही'त्यनेन सृष्टिपूर्वकालं लक्षीकृत्येदमा निर्दिष्टस्य जगतस्तदानीमव्याकृतत्वं वदति । यद्यसत्त्वमभिप्रेयादिदमा न निर्दिशेत् । अव्याकृतत्वमपि न वदेत् । स्वरूपस्यैवाऽभावात् । अतो 'बहुस्या'मित्यनेन व्याकृतत्वमेवोच्यते । न त्वसतः सत्ता । सृजनमपि नामरूपव्याकरणमेव । अन्यथा प्रागिव सृष्टिदशायामपि व्यवहाराऽभावप्रसङ्गात् । एवं सिद्धे सर्वदा सत्त्वे द्वैतश्रुत्यविरोधाय तदानीमपि परापरभावघटित एव ब्रह्मत्वेन रूपेणैवाऽविरोध इदानीमिवेति मन्तव्यः ।

एतावान् परं विशेषः । यदिदानीमविद्याऽवलिसाऽरूपबुद्धित्वात् प्रतीयेत । तदानीं तु करणग्रामलयादिति । एवं परमसुक्तावपि पराऽपरभावघटितो भेदसहनक्षम एवाऽभेदः । ब्रह्मस्वरूपस्यैव तथात्वात् । अतएव दशमस्कन्धे यत्र भगवता श्रीवसुदेवं प्रत्यखण्डब्रह्मज्ञानोपदेशः कृतस्तत्र वसुदेवोक्तमङ्गीकृत्य 'अहं यूयमसावर्या' इत्यनेन सर्वेषां तथात्वमुक्त्वा ब्रह्माण्डाऽनन्त्यमारोपितज्ञानदृष्टिं च निवारियितु 'मात्माह्येकः स्वयंज्योति'रित्यनेन सर्वत्राऽत्मैक्यं, नानात्वदृष्टेश्वोपाधिकत्वेन आन्तत्वं, निरूप्य 'खं वायुज्योतिरापो भूरि'-ति द्वितीये खादिपञ्चभूतदृष्टान्तेन नानात्वस्य वास्तवत्वमुपाधिव्यज्ञत्वं च गदति । अन्यथा पूर्वश्लोक एव नानात्वदृष्टेर्गुणोपाधिकत्वेन आन्तत्वे वाधिते तत एव नानात्वस्य निवृत्तत्वात्खादिपञ्चमहाभूतदृष्टान्तेन पुनर्नानात्वप्राप्तिं न स्थापयेदतोऽखण्डब्रह्मवादेऽप्यंशादिनानात्वस्य विद्यमानत्वात्परभावादिभेदसहिष्णुरेवाभेदो भगवद्भिमत इति बोध्यम् । किञ्च 'इदं सर्वं यद्यमात्मे'त्यन्तेन सर्वस्य

ब्रह्मत्वे बोधिते कथं सर्वस्य ब्रह्मत्वमित्याकाङ्क्षायां दुन्दुभ्यादिवृष्टान्तै-  
रवान्तरशब्दाऽग्रहणं दुन्दुभ्यादिशब्दग्रहणेनैवाऽवान्तरसर्वशब्दग्रहण-  
वदात्मग्रहणेनैव तदभिन्नाऽवान्तरसर्वग्रहणमग्निधूमवृष्टान्तेन ब्रह्मणः  
सकाशाद्वेदादिसर्वोत्पत्तिं चोक्त्वा, 'स यथा सर्वासामपां समुद्र  
एकायन' मित्यादिभिर्बहुभिर्वृष्टान्तैः सर्वाऽधारत्वं निरूपयति ।  
यदि सृष्ट्यभावदशायां सर्वस्यैकरूपत्वमेव स्यात्तदा दुन्दुभिर्वृष्टान्तादी-  
न्समुद्रादीन्नानावृष्टान्तान्न वदेदेकेनैव दुन्दुभिर्शब्दवृष्टान्तेन सर्वस्य  
ब्रह्मरूपताया, एकेनैव समुद्रवृष्टान्तेन ब्रह्मणः सर्वाधारतायाश्च  
सिद्धेः । अतः सृष्ट्यभावदशायामपि नानात्वाऽविरुद्धमेव स्वरूपैक्यं  
बोधयति । पुनःसैन्धवघनवृष्टान्तेन सृष्टिदशायामपि नानात्वाऽविरुद्ध-  
मेव स्वरूपैक्यम् । 'एवं वा अरे इदं महद्भूत'मित्यादिना प्रेत्य-  
संज्ञाभावकथनेन पूर्वसंज्ञानस्यैव बोधनात् । तच्च ज्ञानं भेदाऽवि-  
रुद्धसंपदात्मकमभेदमेव बोधयतीति प्रागुपपादितमतो न कोपि  
संशयः । एवंसति तद्गुणसारत्वादिति ब्रह्मांशे जीवे ब्रह्मत्वव्यपदेश  
औपचारिकः । स च मुक्तावपि तुल्यः । पूर्वोक्तसत्कारणतावादसिद्धस्य  
भेदस्याऽनपायादिति । एवं प्रलयदशायां जडस्यापि बोध्यम् । एवं  
ब्रह्मणो निरंशत्वेषि सांशत्वं विरुद्धधर्माश्रयत्वादुपर्पन्नम् ।

एवं जगतो ब्रह्मत्वेषि कार्यत्वमपीति सर्वं सुस्थम् ।

इति श्रीमद्भूमनन्दनचरणदासदासेन पीताम्बरतनुजपुरुषोक्तमेन  
कृतोऽवतारवादावल्यां भेदाभेदस्वरूपनिर्णयो नाम  
षष्ठो वादः संपूर्णतामगात् ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीहरिः ।

—०५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाज्ञालायां  
गोस्वामिश्रीमद्भूभविरच्चितः ।  
प्रपञ्चसंसारभेदः ।

तृतीयो मणिः ।

ननु प्रपञ्चसंसारयोः सत्यत्वाऽसत्यत्वाभ्यां भेदो नाङ्गीकर्तव्यः ।  
मानाऽभावात् । नाशोत्पत्तियुक्तप्रपञ्चवदाविर्भावितिरोभावावेव । तथाच  
श्रुतिः ‘सत्यं चानृतं च सत्यमभव’ दिति । एतदर्थस्तु सत्यं  
घटपटादिरूपं जगदनृतं संसाररूपं, सत्यं ब्रह्मैवाऽभवदित्येवं प्राप्ते—  
उच्यते । संसारस्य सत्यत्वाऽभाव एव । भगवत्कार्यत्वाऽभावात् ।  
‘प्रपञ्चो भगवत्कार्यस्तद्वपो माययाऽभवत् । तच्छक्त्याऽविद्यया  
त्वस्य जीवसंसार उच्यते’ इतिनिबंध उक्तम् । ‘बन्धोस्यावि-  
द्यानादि’ रितिवचनाच्च । मायाशक्त्यविद्याकार्यत्वमेव तस्य । तत्रा-  
प्युच्यते न तु जन्यते । कथनमात्रेणैव सत्त्वम् । न वस्तुतः । जीवा-  
भिमानात्मकत्वात् । ‘अहङ्कारविमूढात्मा कर्त्ताॽहमिति मन्यत’ इति-  
श्रीगीतावाक्यात् । एवं सत्याविर्भावितिरोभावावप्यसङ्गतौ । सत्यत्वं एव  
तयोरङ्गीकारात् । न ह्यलीकत्वे तौ सम्भवतः । किञ्चाऽहंममाभिमानस्य  
जीव एव संसारपदवाच्यत्वम् । अविद्याकार्यत्वात् । नहि देहो  
जीवः । ‘वासांसि जीर्णानि यथे’ ति ‘देही नित्यमवध्योयं’ ‘न

जायते वा कदाचिद्दितिवाक्यैर्भेदनिरूपणात् । तत्र चेदहम्बुद्धिः  
 साऽलीकैव । पदार्थेष्वपि ममताबुद्धिः । सापि तथैव । नहि सर्वे  
 पदार्था एतदीयाः । भगवत्कीडार्थकत्वात् । ‘क्रीडार्थमात्मन इदं  
 त्रिजगत्कृतं ते स्वाम्यं तु तत्र कुधियो पर ईश कुर्युः’  
 ‘क्रीडाभाण्डं विश्वमिदं यस्य भूम्न’ इतिश्रीभागवतोक्तेः । परवस्तुनि  
 स्वाम्यमलीकमेव । संसरति ज्ञाने सति गच्छतीति संसारः । स  
 जीवाधिकरणक एव । अन्यथा ‘अहं सर्वस्य प्रभवः’ ‘अहमात्मा गु-  
 डाकेश’ ‘अहं भक्तपराधीनः’ ‘न मे भक्तः प्रणश्यति’ ‘मम  
 योनिर्महद्ब्रह्म’ ‘ममैवांशो जीवलोक’ इत्यादिवाक्यैरहन्ताममतयोः  
 श्रवणाद्वगवत्यविद्यासम्बन्धः स्यात्? । न त्वेवम् । स आत्मानमेवा-  
 चेदहं ब्रह्मासीत्यहन्ताशब्दो भगवद्वर्मज्ञानरूप एव । सर्वे भगवत्  
 एवेति ममता तथैव । न तत्र संसारप्रयोगः । वास्तवत्वात् । जीव-  
 स्यापि ‘भगवान् मम प्रभुरहं दास’ इति ममताहन्ता शुद्धज्ञानरूपैव ।  
 भगवत्सम्बन्धित्वात् । तथा च ‘सत्यं चानृतं चेति’श्रुत्यर्थस्तु—सत्यं  
 घटपटादिरूपं, अनृतं तस्मिन्नेव विषयताग्राह्यनाशोत्पत्तिप्रतीतिवि-  
 षयो मायिकं जगदनृतशब्देनोच्यते । नटवदन्यथारूपप्रदर्शनादि-  
 त्यर्थः । स्वस्मिन्मायया अन्यथाभावं दर्शितवान् । अत एवोक्तं निबन्धे  
 ‘तद्रूपो माययाऽभव’दिति । तथा च श्रुतिः ‘सर्वस्य वशी सर्वस्ये-  
 शान’ इति । ‘जीवा ब्रह्मदासा ब्रह्मकितवा’ इति । ‘अंशो नानाव्य-  
 पदेशादन्यथा चापि दाशकितवादित्वमधीयत एके’इति व्यास-  
 सूत्रम् । ‘धर्मः प्रोज्ज्ञितकैतवोऽत्र परम’ इति भागवतं च । तेन भग-  
 वद्वज्ञनमेव मुख्यो धर्मो नेतरः । देहान्तरे धर्मे वा तत्यागात् । न हि  
 नित्यः कदापि लागमर्हति । ‘देवो सुरोऽमनुष्यो वे’ति वाक्यात् ।

ननु पश्चादिदेहे कथं भजनमिति चेत्तत्राह—‘धन्यास्त्व’ यत्र ‘पूजां  
दधुर्विरचितां प्रणयावलोकै’ रिति । ‘गावस्तु कृष्णमुखनिर्गत’-  
मित्यत्र ‘गोविन्दमात्मनि दृशाश्रुकलाः स्पृशन्त्य’ इति । ‘प्रायो  
वताङ्गं विहगा’ इति । ‘तत्र शृण्वन्त्यमीलितदृशो विगतान्य-  
वाच’ इति । ‘प्रणतभारविटपा मधुधाराः प्रेमहृष्टतनवः ससृजुः  
स्मे’ त्याद्यनेकप्रमाणैर्भगवद्भजनमेव नित्यो धर्मः सर्वयोनिषु । तस्मा-  
लपञ्चसंसारयोर्भेद एव ब्रह्मवादाभिमत इति सिद्धम् ॥

इति श्रीविठ्ठलरायात्मजश्रीवद्भुभक्तोर्यं लेखः सम्पूर्णः ॥

॥ श्रीः ॥  
श्रीकृष्णाय नमः ।

—०५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाज्ञालायां  
गोस्वामिश्रीमद्भोपेश्वरकृता  
वादकथा ।

—०००—  
चतुर्थो मणिः ।

विशेषैः प्राकृतैः शून्यमप्राकृतविशेषवत् ।  
अशेषोपनिषद्वेद्यं परं ब्रह्म वयं स्तुमः ॥ १ ॥  
निरस्य मतमासुरं श्रुतिशतैः सुतकैरपि  
स्वकीयहरिवत्मना निजजनोद्गतावुन्मनाः ।  
कृपाजलधिराज्ञया व्रजपतेरिहाऽवातर-  
त्स कोऽपि हरिवाकपतिः स्फुरतु मे सदा सिद्धये ॥ २ ॥

इह खलु निखिलनिगमस्मृतिपुराणादिप्रमाणगणप्रतिपादितपरम-  
पुरुषार्थत्वपुरुषोत्तमभक्तित्वप्रत्यनीकसर्वाऽलीकवादिप्रणीतमायावाद-  
महात्मिस्वविसंसनसहस्रकिरणायितकरुणायितशालिश्रीवल्लभाचार्या-  
विर्भावितराद्वान्तरहस्यरूपब्रह्मरूपनिरूपकप्रतिभटविघटनपटुतरश्रीम-  
दस्मल्लभुचरणरचितानवद्यपद्यमालम्ब्य विरुद्धवादिव्युदस्तये वाद-  
कथा प्रस्तूयते ।

प्राकृतधर्मानाश्रयमप्राकृतनिखिलधर्मरूपमिति ।  
निगमप्रतिपाद्यं यत्तच्छुद्धं साकृति स्तौमि ॥ ३ ॥

तद्वक्ष स्तौमि । स्तुतिगोचरं करोमीत्यन्वयः । किंभूतं तत्? ।  
 प्राकृतधर्माणामविद्याकल्पितानामनाश्रयभूतम् । अप्राकृते ब्रह्मणि  
 प्राकृतधर्माणामभावात् । भावे दोषः क इतिचेत्? । न । जीवतुत्यत्व-  
 स्यैव तत्त्वात् । 'न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यत' इत्यादिश्रुतिभि-  
 स्तन्निषेधश्रवणात् । किञ्च ते ह्यविद्याकल्पिता वाच्याः? । एवं च  
 सत्यविद्या, जीवाश्रिता तत्कल्पिका? ब्रह्माश्रिता वा? । नाद्यः ।  
 असमानाश्रयधर्मकल्पने तस्याः शक्त्यभावात् । शक्तावतिप्रसङ्गाच्च ।  
 न द्वितीयः । परब्रह्मणि तदभावात् । 'एकस्यैव ममांशस्य जीवस्यैव  
 महामते । वन्धोस्याऽविद्ययाऽनादिर्विद्यया च तथेतर' इतिवा-  
 क्याच्च । किञ्च, तस्याः सत्त्वमुताऽसत्त्वं सदसत्त्वं वा? । न प्रथमः ।  
 विकल्पासहत्वात् । तथाहि—सा किं नित्या, न वा? । नेतरः । अप-  
 सिद्धान्ताऽपातात् । न प्रथमः । तथात्वे ब्रह्मणः सकाशाद्देदे 'एक-  
 मेवे'त्यादिश्रुतिविरोधावतारात् । ततोऽभेदे, तस्य भेदपूर्वकत्वनिय-  
 मेन तदभ्युपगमापत्तेः । अभावस्य प्रतियोगिप्रतिपत्त्यायत्प्रतिपत्तिक-  
 त्वात् । नन्वप्रामाणिको भेदोऽभ्युपगतो वाध्यतया न दोषमावहतीति  
 चेत् । न । तस्याऽप्यप्रामाणिकत्वेन वैपरीत्यमेव किं न स्यात्? ।  
 श्रुतिरेव तयोरभेदे मानमितिचेत् । न । तथाभूतश्रुतेरनुपलम्भात् । अ-  
 भेदोऽपि किमेकत्वमुत भेदाऽभावः? । प्रथमेऽपि सङ्घच्या वा, धर्मान्तरो  
 वा? । नोभौ । तत्रापि भेदाऽभेदविकल्पेनात्माश्रयाऽनवस्थाद्यापातात् ।  
 अत एव नेतरोपि । न द्वितीयः । असतः कारणत्वनिराकरणेन ततो  
 ब्रह्मधर्मानुत्पत्तिप्रसङ्गात् । नन्वस्तु तर्हि सदसद्विलक्षणत्वपक्षस्तृतीयः ।  
 पूर्वयोदौषादिति चेत्? । न । तस्यास्तथाभावे मानाभावात् । सत्त्वाऽस-  
 त्वव्यतिरिक्तस्याऽस्य व्याहतेश्च । परस्परविरोधे हि न प्रकाराऽ-

न्तरस्थितिरितिन्यायात् । अपि च साऽनादिरुत सादिरभिधीयते? ।  
 नाद्यः । अनादित्वकल्पने मानाऽभावात् । नापरः । सादित्वस्य त्वन्म-  
 तेऽनज्ञीकारात् । नन्वेवं प्रपञ्चानुदयप्रसङ्गोऽविद्याकारणाभावादिति  
 चेत् । न । ब्रह्मणं एव तदुत्पत्तेरुपपत्तेरिति चेत् । न । कार्यकारणयो-  
 रैकजात्यभज्ञप्रसङ्गात् । प्रपञ्चरूपकार्यस्य तुच्छत्वेन तथाविधकार-  
 णाऽवश्यम्भावात् । तथा च सिद्धान्तः, कारणतयाऽविद्येति चेत् ।  
 नैवम् । जगतो भगवत्कार्यत्वाभ्युपगमात् । न च कार्यकारणयोरैकजा-  
 त्याभावः । कार्यस्याऽक्षरात्मकत्वेनैकजातीयत्वाऽविरोधात् । कार्यका-  
 रणात्मता च 'सर्वं खल्विदं ब्रह्म' 'स हैतावानास' 'ऐतदात्म्य-  
 मिदं सर्वं' 'तत्सत्यं' 'पुरुष एवेदं सर्वं यद्भूतं यच्च भव्यं'  
 'यदिदं किंच तत्सत्यमित्याचक्षते' 'स आत्मानं स्वयमकुरुत'  
 'स वै सर्वमिदं जगदि'त्यादिश्रुतिसहस्रसिद्धेत्यन्यत्र विस्तरः ।  
 वर्णितं चैतच्छ्रीमदाचार्यचरणैः 'तदेवैतत्प्रकारेण भवतीतिश्रुतेर्मत'-  
 मिति । किञ्च, प्रपञ्चब्रह्मणोरभेदं मनसि कृत्वैव 'तदनन्यत्वमारम्भ-  
 णशब्दादिभ्य' इतिव्यासचरणाः सूत्रयाच्चकुः । अत एव 'स राष्ट्र-  
 मभवदि'त्यादिवैदिकप्रयोगाः सन्दृश्यन्ते । एतेन श्रुतितत्त्वसूत्रादिप्र-  
 माणसहस्रमथनाकल्यमाना(?) जगदन्तर्गतभगवन्मूर्तिभजनाद्यसहमाना  
 जगदसत्यमिति कथयमानाः प्रच्छन्ननास्तिका निरस्ता वेदितव्याः ।  
 नन्वेवं सत्यविद्यैव किं नाज्ञीक्रियते? । न । अनाद्यनिर्वचनीय-  
 तदनज्ञीकरणेऽपि भगवच्छत्यात्मकतदुररीकरणात् । न च तस्यास्त-  
 थात्वे मानाऽभावः । 'श्रिया पुष्ट्ये'तिवाक्यस्यैव प्रमाणत्वात् ।

न च भेदाऽभेदसत्त्वाऽसत्त्वादिविकल्पावतारः । शक्तिशक्तिमदभिन्न-  
भिन्नत्वयोः प्रमाणसिद्धत्वात् । अतः सिद्धं प्राकृतधर्मानाश्रयत्वं  
ब्रह्मणः । तथाचोक्तम् ।

‘अज्ञत्वं पारवश्यं च विधिभेदादिकं तथां ।

तथा प्राकृतदेहत्वं देहत्यागादिकं तथा ।

असुराणां विमोहाय दोषा विष्णोर्न हि कथित् इति ।

नन्वेवं प्राकृताऽप्राकृतधर्माऽभावेन निर्धर्मके भजनाभाव इत्ये-  
वमाशङ्क्य समाधानमाहुः ।—अप्राकृताः । प्रकृतिसम्बन्धशून्या  
आनन्दरूपाः धर्माः करचरणादयो रूपभूता यस्येति । ननु  
धर्माणां स्वरूपात्मकत्वमसम्भवि । विकल्पासहत्वात् । तथाहि ।  
ब्रह्मधर्मास्ततो भिन्ना न वा? । नाद्यः । नित्यत्वेनाऽद्वैतश्रुति-  
व्याकोपात् । किञ्च ब्रह्मणा समं धर्माणां यो भेदः स किं  
तत्स्वरूपं आहोस्विदन्योन्याभाव उत वैधर्म्यमितरद्वा? । आद्येऽपि  
किं प्रत्यक्षगम्यः प्रमाणान्तरगम्यो वा? । नाद्यः । प्रत्यक्षेण  
धर्मभेदग्रहे धर्मिणः प्रतियोगित्वेन धर्मान्तर्निवेशनेऽभेदावगाह-  
नेन वैपरीत्यापत्तेः । अनुयोगिनि प्रतियोग्यनिवेशने च स्वरू-  
पभेदत्वस्य परिभाषितत्वप्रसक्तेः । नित्यं प्रतियोग्युपश्लिष्टस्यैव तस्य  
प्रमाणसिद्धत्वेन निष्प्रतियोगिके प्रमाणानाविर्भावात् । अथ प्रतियो-  
गिभूतं ब्रह्म निरूपणीयं धर्माणां स्वरूपं भेद इत्युक्तौ नोक्तदोष इति  
चेत् । न । विकल्पासहत्वात् । तथाहि-धर्मान्प्रति प्रतियोगित्वं  
ब्रह्मणः कश्चिद्दर्शो वा स्वरूपं वा? । नान्त्यः । तावतोऽर्थस्य  
ब्रह्मस्वरूपतया धर्माणां ब्रह्मणश्चाऽभेदपर्यवसानप्रसङ्गात् । नापि  
प्रथमः । धर्मान्प्रति प्रतियोगित्वं यत्स्य ब्रह्मधर्मत्वेन तस्मिन्

तत्प्रवेशादैक्यापत्तेः । किञ्च, धर्मस्य धर्मिसम्बन्धाऽवश्यकत्वेन परम्परायामनवस्थितेस्तदसत्त्वेऽत्यापत्तेरप्यन्ततः स्वभावसम्बन्धस्वीकार्यतया धर्मधर्मिणोः परस्परस्वभावप्रवेशोनाभेदस्याऽनिरस्यत्वात् । न द्वितीयः । अन्योन्याभावो यतोभिधेयस्तस्योक्तरीत्या तत्स्वरूपान्तःपातात् । किञ्च, ब्रह्मधर्माऽन्योन्याभावस्य तत्तादात्म्यप्रतियोगिकत्वेन तत्प्रसिद्धावत्यन्ताऽसत्प्रतियोगित्वंदोषात् । तत्प्रसिद्धौ च भेदाशक्यत्वप्रसङ्गात् । न चात्यन्ताऽसत्प्रतियोगिता न दोष इति वाच्यम् । शशविषाणाद्यभावस्याऽपि सुअहत्वापत्तेः । नापि तृतीयः । वैधर्म्यपक्षे क्वचित्तच्छृङ्खलाऽविश्रान्त्यनवस्थित्यननुभूत्यादीनामनुत्तरणीयत्वात् । तर्सिंस्तदनङ्गीकारे भेदस्याऽत्माश्रयत्वापत्तेश्च । नापि चतुर्थः । तस्यादर्शनात् । न द्वितीयः । धर्मत्वव्याघातात् । अभेदः किं भेदाभाव उत्तैकत्वमित्याद्युक्तविकल्पदोषव्याकुलत्वाच्च । अभेद आधाराऽधेयभावानुपपत्तिरिति तु चिन्त्यम् । घटाभावे घटाभाव इत्यत्रेव तदुपपत्तेः । एवं च सति धर्माणामेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानोपपत्तये प्रपञ्चतुल्ययोगक्षेमतयां निर्धर्मकमेव ब्रह्म प्रतिपत्तव्यमिति चेत्—

उच्यते । सवित्रालोकस्य तदाश्रयधर्मत्वेपि तद्रूपत्ववद्धर्माणां तदाश्रयत्वेऽपि तदात्मकत्वोपपत्तेः । न च भेदपक्षीयाऽशङ्कावतारः । अद्वैतागमैरेव भेदस्य क्षारीकृतत्वात् । न चाऽभेदकल्पोक्तविकल्पादिदोषः । तादात्म्यस्य प्रमाणसिद्धत्वात् । ननु तस्यापि धर्माऽन्तराकाङ्क्षायामनवस्था गौरवं च स्यादिति चेत् । न । धर्मान्तरस्य प्रमाणेन सिद्धावनवस्थितेरदूषणत्वात् । असिद्धावश्रयासिद्धेरापादनाऽसम्भवात् । गौरवाभावाच्च । नन्वेवमाश्रयाश्रयिभावानुपपत्तिरिति

चेत् । न । दत्तोत्तरत्वात् । न च सूर्यजन्यमालोकान्तरमेव तन्न तद्रूप-  
 मिति वाच्यम्? । भेदकल्पने मानाऽभावाद्वौरवाच्च । तरणितेजसो  
 भागवतत्वेन नित्यत्वाच्च । 'यदादित्यगतं तेज' इतिवाक्यात् । अत  
 एवैतदन्तर्निधाय 'प्रकाशश्रयवद्वा तेजस्त्वा' दितिसूत्रितं सूत्रकारैः ।  
 तस्माद्वाह्मधर्मस्तद्विना अभिन्नाश्चाभ्युपेयाः । 'परास्य शक्तिः' रित्या-  
 दिभेदश्रुते 'रेकमेवे' त्याद्यभेदश्रुतेश्च । तथा चोभयविधश्रुतिवलेन  
 तादृशमेव तद्वस्तूत्पत्तिसिद्धमुररीकरणीयमिति न पूर्वोक्तदूषणगणा-  
 वकाशः । अत एव श्रीवल्लभाचार्यचरणैर्य आत्मनो दृश्यगुणेषु  
 सन्निति व्यवस्थते स्वव्यतिरेकतोऽवुधः । विनानुवादं न च तन्म-  
 नीषितं सम्यग्यतस्त्वक्तमुपाददत्पुमानि'त्यत्राऽऽत्मनो भगवतो  
 दृश्येषु गुणेषु केशलोमनखरूपस्पर्शादिष्वेको गुणः । स्वस्मात्स-  
 च्चिदानन्दात्मकभगवत्सरूपाद्वितिरेकतः । ल्यब्लोपे पञ्चमी  
 तथा च व्यतिरेकं प्राप्यैव सन् । अन्यथैकरसे ब्रह्मणि विविध-  
 रूपभानं न स्यादिति यो व्यवस्थते सोऽवुधः । धर्मिग्राहकमा-  
 नेन शुद्धस्यैव ब्रह्मणस्तथैवसिद्धेः एतदेवाह- 'विना' इति वस्तुन  
 एव तथात्वादाकारदर्शनाऽनन्तरं यो भक्तकृतः 'कराम्बुज'  
 मित्यादिरूपो वादः सोनुवादस्तं विना तत्कराम्बुजादिकं  
 सरूपव्यतिरिक्तत्वेन मनीषितं मनसा सत्वेनाऽकलितं न  
 भवति । ननु प्राकृतेष्वपि भगवत्सम्बन्धात्सत्त्वोत्पत्त्या तथा  
 प्रतीतौ न दोष इत्यत आह- 'सम्यगि' ति । 'स यथा सैन्धव-  
 यनोऽनन्तरोवाह्यः कृत्स्नो रसवन एवायं अरे अयमात्मानं-  
 तरो वाह्यः कृत्स्नः प्रज्ञानघनः' 'असंगो ह्ययं पुरुषः' 'अथात  
 आदेशो नेतिनेती' त्यादिश्रुतिविचारदशायां त्यक्तप्राकृतधर्म-

मुपाददद्भवतीत्यर्थः । तैः सह सम्बन्धे सति हि तेषु सत्त्वोत्पत्तिसम्भावनास्यैवासम्भवात्तदसम्भव इति भाव' इत्येवं व्याचक्षाणैरयमेवार्थः समर्थितः । अतः सिद्धमप्राकृतधर्मरूपत्वं ब्रह्मणः ।

ननु तथाप्यश्रौतमेतद्भविष्यतीत्याशङ्क्य परिहारमाहुः—इति निगमप्रतिपाद्यमि'ति । इति अनेनोक्तेन प्रकारेण, निगमैः वेदैः प्रतिपाद्यं निरूपणीयमित्यर्थः । निगमस्तु 'पराञ्चि खानि व्यतृणत्स्वयंभूः' 'अद्रेश्यमग्राह्यं' 'न तत्र सूर्यो भाति' 'अपाणिपादो जवनो ग्रहीता पश्यत्यचक्षुः स शृणोत्यकर्णः' 'स होवाचैतद्वै तदक्षरं गार्गि ब्राह्मणा अभिवदन्त्यस्थूलमनष्वहस्वमि'त्यादि । 'दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः सवाह्याभ्यन्तरो ह्यजः । अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रः' । 'असङ्गो ह्ययं पुरुषः' 'निष्कलं निष्क्रियं शान्तं निरवद्यं निरञ्जनं' 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह' 'कश्चिद्वीरः प्रत्यगात्मानमैक्षत्' 'स ईक्षाञ्चक्रे' 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविशंति' 'विश्वतश्चक्षुरुत विश्वतोमुखो विश्वतोबाहुरुत विश्वतस्पात् । सम्बाहुभ्यां धमति संपतत्रैर्दीर्घाभूमी जनयन्देव एकः' । 'सर्वकामः सर्वरसः' 'यः सर्वज्ञः सर्वशक्तिः' 'परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च' 'मनसैवानुद्रृव्यमि'त्यादिराकलनीयः । तथाच सति नोक्तदोष इति भावः ।

नन्वेवं धर्मप्रतिपादकतत्त्वातिनिषेधकश्रुतीनां परस्परविरोधो दुष्परिहर इति चेत् । मैवम् । ब्रह्मणि विशेषाणां विधिनिषेधयोः प्रमाणसिद्धत्वस्य साधितत्वेन विरोधाभावात् । न चाऽनेकाऽऽग्नैकवाक्यतया सविशेषश्रुतेरप्रमाणत्वमिति वाच्यम्? । अवेदबाह्येन वेदप्रामा-

ष्यस्य त्यक्तुमशक्यत्वात् । विरोधपरिहारस्याऽन्यथासिद्धेश्च । अपि च,  
 श्रुतित्वाऽविशेषादन्यत्रापि तथात्वस्याऽवर्जनीयत्वाऽपातात् । किञ्च, विशेषाः किं कल्पिता न वा? । नाद्यः । कल्पितत्वाऽसम्भवस्य प्रदर्शि-  
 तत्वात् । तत्त्वे तदापादकवेदविप्रलभ्मकत्वप्रसङ्गाच्च । नेतरः । ईशधर्मा-  
 णामजन्यत्वस्य शरणीकरणीयत्वात् । अन्यच्च कश्चन विरोधोऽभिधी-  
 यते, धर्मविधिनिषेधयोः सहाऽनवस्थानमिति चेत् । न । आधारभेदेन  
 विरुद्धयोरपि सहावस्थानदर्शनात् । आधाराऽभेदोपि वक्तव्य इति  
 चेत् । वात्मेतत् । अव्याप्यवृत्तितावादिमते संयोगादौ तथाप्यनुपपत्तेः ।  
 देशाऽभेदेपि प्रकारभेदेन विरोधस्वीकारात् । नन्वव्याप्यवृत्तिताऽन-  
 भ्युपगन्तृमते देशभेदेन सहाऽनवस्थानं, तदभ्युपगन्तृमते प्रका-  
 राऽभेदेन तद्विरोध इति चेत् । न । तत्किं तद्द्वयाऽवस्थानसाहित्य-  
 प्रतिक्षेपो वा, । तद्द्वयाऽनवस्थानप्रतिक्षेपसाहित्यं वा? । न  
 प्रथमः । तदुभयावस्थितिसाहित्यस्य प्रमित्यविषयतया प्रसिद्धप्रमि-  
 तयौगिकत्वाऽपातात् । न चेष्टापत्तिः । शशशृङ्गे प्रतिषेधेऽपि शशे  
 शृङ्गप्रतिषेधात्मतोपगमेन प्रसिद्धप्रतियोगिकत्वक्रोडीकरणात् । नान्त्यः ।  
 तद्वयावस्थानसाहित्यसङ्घावस्थैर्वोपपत्तेः । तद्द्वयाभावयोस्तद्वयात्मकधौ-  
 व्यात् । अन्यथाऽनवस्थाया दुर्निवारत्वात् । अस्तु वा यः कश्चिद्विरोध-  
 स्थापि नेहासौ । प्राकृतप्रतिषेधाऽप्राकृतविधानाभ्यां तद्योगात् ।  
 तत्सत्त्वेऽपि ब्रह्मणि विरुद्धसर्वधर्मश्रयत्वस्याऽश्रयणीयतया तस्या-  
 ऽदोषत्वात् । नचाऽत्र मानाऽभावः । श्रुतिस्मृत्याद्यनेकतत्सत्त्वात् ।  
 तथाहि—‘आत्माऽवा रे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यः’ ‘यतो वाचो  
 निवर्तन्ते’ ‘तदेजति तन्नैजति’ ‘अपाणिपादो जवनो ग्रहीता  
 पश्यत्यचक्षुः स शृणोत्यकर्णः’ ‘सर्वतः पाणिपादान्तं’ ‘अणोर-

णीयान्महतो महीयान्' 'समो मशकेन समो नागेन' 'अस्थू-  
लमनष्वहस्वमि'त्यादि । अतः सुषूक्तमितिनिगमप्रतिपाद्यमि'ति ।

नन्वेवं सत्यन्यत्र विकारित्वदर्शनेनाऽत्रापि तथात्वं स्यादित्याश-  
ङ्गायामाहुः—'शुद्धमि'ति । अविकृतमित्यर्थः सच्चिदानन्दरूपे  
ब्रह्मणि विकाराणामभावात् । 'सत्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मे'ति श्रुतेः ।

तदेतत्सकलमन्तर्निधाय निष्फलितमाहुः—'साऽऽकृती'ति ।  
साकारमित्यर्थः । नन्वाकाराणां प्राकृतत्वादतथाभूते तस्मिन्ननवका-  
शात्तदलौकिकत्वोक्तौ मानाभावात् । गौरवात् । निराकारश्रुतिव्याको-  
पादुपासनार्थायाः साकारश्रुतेरौपाधिकतत्परत्वात्तदानन्त्येनाऽद्वैतमङ्गा-  
त्सविशेषस्य सावित्राद्यालोकभास्यत्वव्यवहार्यत्वचाक्षुषत्वक्रियामयत्वा-  
दिनाऽब्रह्मतापातात् । तस्य चाऽगमसूत्राद्यसम्मतत्वादिदमनुपपन्न-  
मिति चेत् । न । आकाराणामलौकिकत्वात् । न च प्रमाणाभावः  
शङ्क्यः । 'विश्वतश्चक्षुरुत विश्वतोमुखो विश्वतोवाहुरुत विश्वत-  
स्पात्' 'सत्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्म' 'सर्वतः पाणिपादान्तं सर्व-  
तोक्षिशिरोमुखं' 'आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिः' 'आनन्दमयो-  
ऽभ्यासा'दित्यादिसहस्रप्रमाणसङ्घावात् । प्रमाणबलात्तस्य तस्याऽतथा-  
त्वाच्च । निराकारश्रुतेलौकिकतदभाववत्ताप्युपपादनपरत्वेनाऽप्युपपत्ते-  
रविरोधात् । अन्यथा साकारश्रुतेः का गतिरायुष्मताऽध्यवसिताः । तु  
यतस्तद्विरोधो न स्यात् । नाप्यन्यतरबाधो युक्तःः । विनिगमनाविरहेण  
तत्र तस्य दुर्वचत्वात् । न चाद्वैतानुरोधेन सविशेषश्रुतिबाधः साधु-  
रिति वाच्यम् । अबाधेन गतौ सत्यां बाधस्याऽन्याद्यत्वात् । अन्यथा  
सर्वाशेन वेदप्रामाण्यमपेयात् । अथाऽऽकारप्रतिपादिकाः श्रुतयस्तुरी-

यनिर्विशेषतदवगतय अविद्याकल्पिताऽऽकारवादिन्य उपासनार्थं  
चेति गतौ नोक्तदोषावतार इति चेत् ।

अत्राहुः—निर्विशेषं सत्तौ दुरवगममिति । सविशेषस्य भावना-  
सुकरत्वेन तस्मिंश्चित्तनिश्चलत्वे ततस्तत्पतिपत्तिरिति हि तवाभि-  
प्रायः? । सचायुक्तः । अन्योन्याश्रयात् । तथाहि—निर्विशेषत-  
त्सिद्धौ सविशेषश्रुतेस्तदर्थमवास्तवतत्परत्वसिद्धिस्तस्यां च सत्यां  
सेति । न च श्रुतिवलात्तत्सिद्धिरितिवाच्यम् । तस्याऽन्यत्रापि  
समानत्वात् । नन्वेवं निराकारव्यवहारस्योच्छेदः स्यादिति चेत् ।  
न । कतिपयविशेषप्रतिषेधेन तदनुच्छेदस्य सम्भवात् । ननु नि-  
षेधार्थं विशेषाऽनुवादो वेदेषु । निषेधस्य निषेध्यप्रतिपत्त्यधी-  
नप्रतिपत्तिकत्वादित्यप्रत्यूहमविशेषतत्सिद्धिरिति चेत् । मैवम् ।  
विकल्पासहत्वात् । तथाहि—अनुवादः किं श्रुतिसिद्धानामुत लोकसि-  
द्धानाम्? । न प्रथमः । तेषां निषेधानर्हत्वेनाऽस्य नैरर्थक्यप्रसङ्गात् ।  
अन्यथा सत्यत्वादयोपि ब्रह्मणि न संसिद्ध्येयुः । तेषां तादात्म्यान्न  
कोऽपि दोष इति चेत् । इतरेषामपि तथात्वादेव न दोषलेशोपीति  
परिभावय । न द्वितीयः । विकल्पानुपपत्तेः । तथाहि—लोकसिद्धयाव-  
द्धर्मानुवादो यत्किञ्चिद्दर्मानुवादो वा? । नाद्यः । इष्टाऽपादनात् ।  
लोकप्रसिद्धानां दुःखित्वाऽनीशत्वादीनामनुवादपूर्वकनिषेधसम्बवे-  
ऽध्यतथाभूतानां सर्वेश्वरत्वाऽऽनन्दमयत्वादीनां तदयोगात् । अत एव  
च न द्वितीयः । यदप्यात्मोपासनाकथनात्तदर्थश्रुतिषु तदाकारकथन-  
मन्यथा तदनुपपत्तेरिति परमार्थतस्तथात्वमितिमतम्? । तदप्याका-  
रणां पारमार्थिकत्वात् । अन्यथा तदुपासनायाः फलाजनकत्वापत्तेः ।  
अन्यथाप्रपत्तेनिर्दितत्वाच्च । ‘योन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रति-

पद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणे'त्यादिवाक्यात् । उपास्याऽवास्तवत्वे समस्तोपास्तिवचसामप्रामाण्यप्रसक्तेश्च ।

यस्तु कश्चिद्वास्तवब्रह्मतत्वोपास्तोः फलास्तित्वं मण्यादिप्रभामण्डल-  
तद्बुद्धिरूपसंवादिभ्रमंहृषान्तेनाऽऽचष्टे । तदसत् । हृषान्तदार्षान्तिक-  
योवैषम्यस्य स्पष्टतरत्वात् । हृषान्ते भ्रमादर्थक्रियाऽसम्भवेषि दार्षान्तिके  
श्रुतिपुराणवाक्यसन्दर्भैरुपास्यत्वप्रमिततया तदसम्भवात् । एतेन दारु-  
शिलादिषु देवताभ्रमेण भजनात्फलं न भवेदित्यपि निराकृतम् । तत्रापि  
सत्यभगवत्सरूपोपासकानामेव फलदर्शनात् । निजविषये प्रमाया  
विपरीतबुद्धिवाधकत्वेन दारुशिलादिप्रमितिदशायां देवतात्वभ्रमस्य  
नाशितुमशक्यत्वात् । नन्वेवमुपासनानां नानाविधफलश्रवणेन ब्रह्मणो-  
ऽनन्तरूपताऽभ्युपगतावद्वैतभज्ञो गौरवं च प्रसज्येतेति चेत् । न ।  
एकस्यैव भगवतो यद्यच्छया कार्यार्थमाविर्भाविताऽविभिन्नाऽनेकमू-  
र्त्तित्वस्य प्रमाणप्रतिपन्नत्वेन तदनवकाशत्वात् । 'अतः परं नान्यद-  
णीयसं हि' 'परात्परं यन्महतो महान्तं यदेकमव्यक्तमनन्त-  
रूपं । विश्वं पुराणं तमसः परस्ता'दितिश्रुतेः । तदेतदभाणि  
श्रीवल्लभाचार्यचरणैस्तत्वदीपनिबन्धे 'अनन्तमूर्त्तिं तद्वाह्यविभक्तं  
विभक्तिम्'दिति । एतेन तदाऽनन्तेनाऽद्वैतभज्ञ इति निराकृतम् ।

यदपि सावित्राद्यालोकभास्यत्वादिना सविशेषत्वेऽब्रह्मत्वापात इति  
आशङ्कितम् । तन्मन्दम् । सावित्राद्यालोकस्य भागवतत्वेन स्वेनावमतेन  
स्वावमानाविरोधात् । 'यदादित्यगतं तेजो जगद्भासयतेऽखिलम् ।  
यच्चन्द्रमसि यच्चामौ तत्तेजो विद्धि मामक'मितिगीतावाक्यात् ।  
सर्वव्यवहारविषयत्वस्यापि भगवत्कृतस्याऽभ्युपेतव्यत्वात् । 'तं त्वौप-  
निषदं पुरुषं पृच्छामीत्या'दिश्रुतेः । 'प्रकाशवच्चावैयथर्यात्' इति-

सूत्राच्च । व्यवहाराविषयताश्रुतेर्जीविसामर्थ्येन तथात्वे तात्पर्यस्य वर्णनीयत्वाच्च । चाक्षुषत्वस्य च श्रुतिस्मृतिसूत्रपुराणसिद्धस्य प्रतिषेद्धुमशक्यत्वात् । तथाहि-‘कश्चिद्वीरः प्रत्यगात्मानमैक्षदावृत्तचक्षुरमृतत्वमिच्छन्’ ‘ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्वस्ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः’ ‘भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोर्जुन । ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्त्वेन प्रवेष्टुं च परन्तप’ ‘अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्यां’ ‘शृण्वन्ति गायन्ति गृणन्त्यभीक्षणशः सरन्ति नन्दन्ति तवेहितं जनाः । त एव पश्यन्त्यचिरेण तावकं भवप्रवाहोपरमं पदाम्बुजमित्यादि । नन्वेतेषां दृश्यत्वादिविधायकवाक्यानां ‘पराञ्च खानि’ ‘अद्रेश्यमग्राह्यं’ ‘न चक्षुषा गृह्यते नापि वाचा’ ‘न तत्र सूर्यो भाती’ त्वादितन्निषेधकवाक्यैः समं विरोधादेकान्ततः कथमित्थं निर्णय इति चेत् । नैवम् । भगवत्सामर्थ्यजीवेन्द्रियसामर्थ्याभ्यां तदृश्यत्वाऽदृश्यत्वयोः सम्भवेन वाक्यानां मिथोविरोधाऽभावात् । अत एव गीतायां ‘मया प्रसन्नेन तवार्जुनेदं रूपं परं दर्शितमात्मयोगात्’ ‘दिव्यं ददामि ते चक्षुः पश्य मे योगमैश्वरमित्यादिना स्वसामर्थ्यादिनैव स्वदृश्यत्वमर्जुनं प्रति भगवानभिदधे । एवं क्रियादिमत्त्वमपि ‘परास्य शक्तिर्द्विविधैव श्रूयते स्वाभाविकीज्ञानबलक्रिया चे’ त्यादिशुत्यनुरोधादवधारणीयम् ।

एतेनाऽगमसूत्राद्यसम्मतत्वं व्युदस्तं वेदितव्यम् । अत एव सकलमहर्षिमण्डलीशिरोमण्डनायमनैव्यासचरणैः ‘प्रकृतैतावत्त्वं प्रतिषेधति ततो ब्रवीति च भूयः’ ‘आनन्दमयोऽभ्यासात्’ ‘आह च तन्मात्रमित्यादिसूत्रैरानन्दाऽकारत्वमेव ब्रह्मणो निरणायि ।

अतः सिद्धं साकृतित्वं ब्रह्मणः । एतेनोदीरितश्रुतिस्मृतिसूत्रपुराण-  
मर्मानभिज्ञनिर्धर्मकब्रह्मवादिनो भगवदादिष्टखण्डपरशुप्रमुखोपदिष्ट-  
पाषण्डपद्धतिश्रद्धालवाऽनभीष्टभक्तिवर्त्मद्वेष्टारः शिष्टैः प्रत्यादेष्टव्याः ।  
तस्मात्प्राकृतधर्मानधिकरणमनन्ताप्राकृतधर्मनिरूपिताऽऽधेयतानिरूपि-  
ताऽऽधारताशालिसामानाधिकरण्याऽनधिकरणसकलधर्माधिकरणं स-  
र्वभवनसमर्थं न्यायोपबृंहितनिखिलवेदवेदान्तवेद्यं सञ्चिदानन्दा-  
ऽऽकारं तत्परं ब्रह्म पुरुषोत्तमाख्यं परमकाष्ठापन्नं स्तौमीतिपर्यवसितः  
श्लोकार्थो हृदयालुभिरार्यगृह्यः परिभावनीय इत्यलमतिपल्लवितेन ॥  
तातस्य नत्वा चरणाम्बुजं श्रीकल्याणरायस्य कृपाम्बुराशेः ।  
ब्रह्मस्वरूपे स्वमतानुरूपां गोपेश्वरो वादकथामकार्षीत् ॥ १ ॥

एतां समेतां सत्तकैः स्वसिद्धान्तानुसारिणीम् ।  
कृष्णान्तःकरणाः संतो मीमासन्तां मुर्हुमुर्हुः ॥ २ ॥

इति श्रीमद्भोपेश्वरविरचिता वादकथा संपूर्णा ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

—०५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्गालायां  
गोस्वामिश्रीमाद्विधरविरचितः  
प्रपञ्चवादः ।

पञ्चमो मणिः ।

नमामि श्रीमदाचार्यान्सर्वसामर्थ्यसंयुतान् ।

यैरिदं प्रापितं सर्वं नित्यतां ब्रह्मरूपताम् ॥ १ ॥

कमलाधिपतिं कृष्णं शरणागतवत्सलम् ।

व्रजरत्नकटाक्षेण श्यामं वन्दे चतुर्भुजम् ॥ २ ॥

ननु किमिदमुन्मत्तप्रलपितवद्वदसि, यदिदं नित्यं ब्रह्मरूपमिति ।

प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वेन तस्याऽसत्त्वेनाङ्गीकारात् । तथाहि—‘एकमेवाऽद्वयं ब्रह्म’ ‘नेह नानास्ति किञ्चने’ त्याद्यमेद्योधकश्रुतिभिया  
मेदरूपं द्वितीयं तु त्वयापि न स्वीकार्यम् । तथा चैतस्य तद्वत्परिहश्यमानत्वाच्छ्रुतौ चाऽमेदस्योक्तत्वादुभयाऽविरोधार्थं वासनया  
जीवाविद्यया वा भिन्नत्वेन प्रतीयमानत्वेन तथात्वात् । अतएव ‘एक-  
मेवे’ति श्रुतावद्वयपदम् । अत एव ज्ञानिनां शुद्धब्रह्मज्ञानादविद्यानाशे  
तत्कल्पितप्रपञ्चस्याऽपि नाश्यत्वेनोपादेयत्वमिति चेत् । स्वस्यापि  
सर्वज्ञत्वं मत्त्वैवं वदन् विदूषकः प्रष्टव्यः । प्रथमं तावदसत्त्वं किं

त्रैकालिकाऽभावरूपं स्वीक्रियत, उत ऋमकल्पितम्? । नांद्यः । अह-  
इयत्वापत्तेः । किंचाऽभावस्य चातुर्विध्येन प्रागभावादित्रयाणाम-  
त्राऽकल्पनीयत्वेन परिशेषेणाऽत्यन्ताभावस्योर्विरितत्वेन तस्यापि सप्र-  
तियोगित्वेनास्याप्यसत्त्वेन तदभावाभावात् । 'भूतले घटात्यन्ताभाव'  
इत्यादौ तु संयोगेन प्रत्यक्षं दृष्टं प्रतियोगिनं घटमारोप्य निषेधः ।  
ननु शशशृङ्गादौ का गतिः? । शशे शृङ्गात्यन्ताभाव इत्येव ।  
गोमहिषादिदृष्टं प्रतियोगि शृङ्गं संयोगेनाऽरोप्य तथौ । घटात्य-  
न्ताभाव इतिवत् । अथवा न तद्वर्मावच्छिन्नप्रतियोगिताकोऽत्य-  
न्ताभावो वक्तुं शक्यः । गवादिषु प्रत्यक्षत्वात् । तेन तस्मिन् तदी-  
यत्वाभाव इत्यपि साधु । नान्त्यैः । तस्य पूर्वप्रमादृष्टपदार्थगतध-  
र्मसद्वशयत्किञ्चिद्वर्मग्रहणजन्यत्वात् । तथाहि—'शुक्ताविदं रजत'-  
मित्यादौ पूर्वकालीनप्रमादृष्टहृत्यरजतत्ववद्रजतधर्मसद्वशयत्किञ्चिच्चा-  
कचक्यादिधर्मसारूप्येण हि ऋमः संभवति । प्रकृते तत्कालीनप्र-  
मादृष्टयत्किञ्चिदधिकरणस्यैतदसंभवेन कगतधर्मसारूप्येण हि कुत्र  
कस्य ऋमः संभवति? । नन्वेतस्मिन्नेव पूर्वं तथात्मवधार्य पुनर-  
तथात्मविमिति युक्तमेवेति चेत् । अनभ्यासवशादेव कत्थसे । अरे  
कुत्र गतं तदवधार्य निषेध इतीत्याकारकं द्वितीयमित्यपि धीश्वेत्प-  
रिदर्शय ।

नन्वविद्यामात्रेण प्रतीयमानत्वार्तथेति चेत्? । अथेदं विचा-  
र्यते-का सा अविद्या? । किमधिकरणिका चेति प्रश्नद्वयम् ।  
प्रथमपक्षे किमज्ञानरूपाः उत तद्विना जवनिकावद्यथार्थज्ञान-

१. त्रैकालिकाभावरूपः २. निषेधः ३. ऋमः ४. पूर्वकालीन ५. प्र-  
पञ्चे ६. सत्यलब्धम् ७. मिथ्यालब्धम् ८. मिथ्या

प्रतिबन्धरूपा ? आहोस्विद्वृष्टविशेषजन्या वा ? नाद्या । कारणजिज्ञासायां ब्रह्मणस्तव निर्गुणत्वेनेच्छावत्त्वाभावेन तदिच्छा तदिति वक्तुमशक्यत्वेनाऽविद्यैव तदित्याहत्योत्तरतस्तस्यास्तत्कारणत्वेन तद्रूपत्वाभावात् । न हि दण्डो घटो भवति । नन्वनाद्येव तदिति चेत् । तत्कृत इति पदं भवतामेवाऽनर्थकं स्यात् । ननु समवायिकारणत्वं तस्याँ इति तत्कारणत्वं तद्रूपत्वमपि । तन्नाशो तन्नाशोऽपि । मृद्वद्धटोऽमृदित्यपि प्रतीतेरिति चेत् । सम्प्रति न्यायरीत्यैवोच्यते । एवमास्तां वा, यद्यविद्याया द्रव्यत्वं स्वीक्रियेत कैरपि । अन्यथा रूपनाशोऽपि पटनाशः । तस्मात्समवायिकारणत्वं द्रव्यस्यैवेति नियमः । न चासमवायिकारणत्वमपीति वक्तुं शक्यम् । तवाऽग्रहव्याघातात् । तथाहि—अज्ञानरूपा सेति वदतस्तवाऽज्ञानमेव सेति प्रतिफलितम् । तथाच नाऽज्ञानोत्पत्तौ तस्यैव कारणत्वं, घटे घटकारणत्वाऽनज्ञीकरणात् । अन्यथा रूपोत्पत्तावपि तस्य कारणत्वस्य दुर्वारत्वमेव । नच द्रव्यविशेषस्य कारणत्वं यथा तथाऽत्रापीति चेत् । न । पूर्वोक्तेन निराकृतत्वात् । न च निमित्तत्वम् । तत्त्वे त्वागतमतद्रूपत्वम् । न हि दण्डो घटो भवति । न द्वितीया । ज्ञानस्य सविषयकत्वेन स्वीकारात्तेषां च तवाऽसत्त्वेनाऽभिमतत्वात्किंविषयकं यथार्थज्ञानप्रतिबन्धं करोतीति विचार्य वक्तव्यत्वात् । निर्विषयतत्स्वीकारे मानाभावात् । न तृतीया । तत्त्वेन जीवेत्यादितवाऽप्रहव्याघातात् ।

---

१. ज्ञानकारणजिज्ञासायाम् २. अज्ञानरूपत्वाभावात् ३. अविद्यायाः ४. किञ्च तस्य समवायिकारणसापेक्षत्वात् तवैतदितिरिक्तस्य तथात्वाऽभावात् तस्यास्तथात्वस्य वक्तुमशक्यत्वात् अभावात्मकतयापि कारणद्रव्यस्यापि वक्तुमशक्यत्वात् ।

किञ्च, दर्पणादौ विम्बप्रतिविम्बवज्जीवानामविद्यायां तव ब्रह्म-  
 प्रतिविम्बत्वमिति खीकारात्प्रतिविम्बस्य दर्पणाधीनत्वेन तद्व-  
 तविशेषाणां च तदधीनत्ववत्तेषामविद्याधीनत्वेन तद्वतादृष्टविशेषस्य  
 सुतरां तदधीनत्वात्जनकत्वाऽभावात् । न हि घटो दण्डजनकः  
 दण्डाधीनत्वात् । नन्वेतत्रयव्यतिरिक्तैव सेति चेत् । किंलक्षणि-  
 केति वदत्वः? । तच्छून्यैव चेत् । मैवम् । प्रमाणाऽभावात् । ननु  
 भवतां जीवाऽज्ञाने किं कारणमिति चेत् । भगवदिच्छैव । ‘मत्तः  
 स्मृतिज्ञानमपोहनं चेत्यादिना । अत एव ‘बुद्धिज्ञानमसंमोह’  
 इत्यारभ्य ‘मत्तः एव पृथग्विधा’ इत्यन्तमप्युक्तं श्रीमद्बुपुरपुर-  
 न्दरेण । अत एव ‘बुद्धिप्रेरककृष्णस्य पादपद्मं प्रसीदत्विति-  
 वाक्पतेर्वाक् । किञ्च सा सती वाऽसती वा? । नाद्या । द्वैतापत्तेः ।  
 न द्वितीया । नेत्येव प्रतिफलितत्वात् । नन्वस्तु सदसद्विलक्षणैव  
 सेति चेत् । न । मानाभावात् । ‘परस्परविरोधे ही’तिन्यायाच्च ।  
 न चानादिसान्ता भावरूपेति वाच्यम् । ब्रह्मज्ञाननाश्यत्वमिति  
 हेतोस्तदाभासत्वेन अनुमानाऽसंभवात् । अन्वयव्यतिरेकव्यभिचा-  
 रात् । साध्याभाववद्वृत्तित्वाच्च । द्वितीयपक्षे ‘तुष्यतु दुर्जनन्याये-  
 ना’ऽस्तु तवाऽविद्या तथा च सा ब्रह्मगता जीवगता वा? । नाद्या ।  
 तस्य शुद्धत्वव्याहतेः । किञ्च, तवाऽभिमते जीवतुल्यतापत्तौ ‘गौण-  
 शेन्नात्मशब्दात्’ ‘तन्निष्टुस्य मोक्षोपदेशात्’ ‘हेयत्वावचनाच्चे’-  
 तिसूत्रविरोधात् । न द्वितीया । जीवस्य त्वन्मते प्रतिविम्बाङ्गीका-  
 रात् । आधेयस्य चाऽधाराऽधीनत्वात् प्रतिविम्बस्य दर्पणाऽधा-  
 रकत्वेन तदधीनत्ववत्तस्याऽप्यविद्यारूपाऽधाराऽधीनत्वेन, दर्पणगतः  
 प्रतिविम्बो न तु प्रतिविम्बगतो दर्पण इतिवदविद्यागतो जीवो, न

तु तद्गता सेति वक्तव्यत्वात् । किञ्च, जीवगतत्वेन ब्रह्मगतधर्मक-  
र्घने सामर्थ्याभावात् । तथाहि—ब्रह्मगतास्तेऽविद्या कल्पिता इति  
तु तव मतम् । तथा चाऽसमानाधिकरणत्वात्तथा ।

ननूच्छेद एव तस्याः । त्वदभिमतत्वेनेष्टापत्तिः । भगवच्छक्तित्वे  
नाऽस्त्वेव । दशमस्कन्धे मथुरालङ्करणप्रसङ्गेऽकूरदर्शने 'श्रिया  
पुष्ट्या गिरा कान्त्या कीर्त्या तुष्ट्येलयोर्जया । विद्ययाऽविद्यया  
शक्त्या मायया च निषेवित'मितिवाक्यात् । तस्मात्पूर्वोक्तेन प्रती-  
यमानत्वादसत्त्वमिति वदतस्तवाऽविद्यत्वमेव । ननु वासनयैव  
प्रतीयमानत्वेन तत्थाऽस्त्विति चेत् । न । पूर्वोक्तदूषणेनैव परि-  
हृतत्वात् । नच स्वप्नवत्सत्त्वेऽप्यसत्त्वमिति वाच्यम् । तस्य पूर्वा-  
नुभूतिविषयविशेषजन्यत्वेन तेषामसत्त्वेन तदसंभवात् । वैधर्म्याच्च  
न स्वप्नादिवदितितत्त्वसूत्रविरोधाच्च । तथा सत्यपि जगदसदिति  
वदन्तो वाह्या एव ।

ननु सदसतोः परस्परं विरुद्धत्वादनिर्वचनीयं जगदिदमेव मिथ्या-  
त्वम् । किञ्च, श्रुतिरपि तथात्वं ब्रूते 'नेह नानास्ति किञ्चनेति' ।  
तस्मान्मिथ्यात्वखण्डनमयुक्तमिति चेत् । न । अनिर्वचनीयस्य मि-  
थ्यात्वे प्रमाणाऽभावात् । ऊरीक्रियते चेद्ब्रह्मणोऽप्यनिर्वचनीयत्वेन  
मिथ्यात्वमापद्यते । यतोऽनिर्वचनीयत्वच्च निर्वचनीयत्वरहितत्वम् ।  
तथाहि 'अपाणिपादो जवनो ग्रहीता पश्यत्यचक्षुः स शृणो-  
त्यकर्णः' । नत्वेवम् । न वा पाणिपादसहितत्वम् । न वाऽजवन-  
त्वाग्राहकत्वम् । शेषं पूर्ववत् । अत एव महाभारते वैशम्पायन-  
सहस्रनामस्तोत्रे 'अणुर्वृहत्कृशः स्थूलो गुणभृन्निर्गुणो महा-  
नि'ति । किञ्च, नहि 'नेहनानास्तीति'श्रुतिर्मिथ्यात्वं वदति । किन्तु

द्वैतप्रतिषेधम् । यतः 'पुरुष एवेदं सर्वं' 'स आत्मानं स्वयम-  
कुरुत' 'स वै सर्वमिदं जगत्' 'सर्वं खल्विदं ब्रह्म' 'तत्सत्य-  
मित्याचक्षते' । विष्णुपुराणे प्रथमेन्शे 'तदेतदक्षयं नित्यं जगन्मु-  
निवराखिलम् । आविर्भावतिरोभावजन्मनाशविकल्पवत्' ।  
गीतायां च 'नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सत्' इत्या-  
रभ्य 'न कश्चिद्वक्तुमर्हती'त्यन्तम् । सूत्रकारोऽपि 'असदिति चेन्न  
प्रतिषेधमात्र ( पर )त्वात्' 'असद्वपदेशान्नेति चेन्न धर्मान्तरेण  
वाक्यशेषात्' 'सत्त्वाच्चावरस्ये'त्यादिना तथैवाह ।

ननु अनिर्वचनीयस्य मिथ्यात्वे प्रमाणाऽभावादिति चेत् । न ।  
अनुमानस्य प्रमाणत्वात् । तथाहि—जगदनिर्वचनीयं सदसच्चां  
वक्तुमशक्यत्वात् । शुक्तिरजतवदिति । अत्र हि हेतोः साध्यावि-  
शिष्टत्वेनानुमानस्याप्रयोजकत्वात् । अस्तु वा 'तुष्यतु दुर्जनन्या-  
येन' । तथापि जगदनिर्वचनीयत्वसाध्ये । नत्वनिर्वचनीयस्य मि-  
थ्यात्वे । ननु यदुक्तं ब्रह्मणोऽप्यनिर्वचनीयत्वेन मिथ्यात्वमिति ।  
तदसत् । अनिर्वचनीयत्वं नाम सदसच्चां वक्तुमशक्यत्वं, ब्रह्म तु  
सत्त्वेन वक्तुं शक्यत्वादिति चेत् । न । 'न सत्तन्नासदुच्यते' ।  
'नायं गुणः कर्म न सन्नचाऽसन्नि'तिगीतापुराणवाक्यैर्न ब्रह्म  
सन्मात्रेणापि प्रतीयमानम् । इदमेव तस्य अनिर्वचनीयत्वम् ।  
अत एव 'यतो वाच' इतिश्रुतिः । किञ्च ग्रपञ्चो न विकारः ।  
विचाराक्षमत्वात् । तथाहि—कस्य विकारः? । न ब्रह्मणः । तस्य  
अविकृतत्वात् । नेतरस्य । त्वन्मते ब्रह्मभिन्नस्य सर्वस्य तद्रूप-  
त्वात् । ननु ब्रह्मभिन्नं सर्वं मिथ्या । ब्रह्मभिन्नत्वात् । शुक्तिरज-  
तेन दृष्टान्तसिद्धिः । तेन ब्रह्मभिन्ननिखिलप्रपंचमिथ्यात्वसिद्धिरिति

चेत् । न । पक्षतावच्छेदकहेतोरैक्येनांशतः सिद्धसाधनात् । दृष्टा-  
न्तासिद्धेश्वेति ।

स्यादेतत् । ननु माऽस्त्वसत्त्वमनित्यत्वमेवास्तु । तथाहि—  
तत्त्वं ध्वंसप्रतियोगित्वे सति प्रागभावप्रतियोगित्वमित्याकारकत्वं च  
जगन्मध्यपातिवटपटादिपदार्थे दृष्टम् । ‘घटो भविष्यति भूतल’  
इत्यादिप्रतीतिवलादिति चेत् । न । किनाम भावित्वं भूतत्वं धर्म-  
विशेष एव? । तथा च धर्मस्य धर्मिणि समवायसंबन्धसंबद्धत्वेना-  
ऽभिन्नत्वात्स्य भाविभूतसमयासत्त्वान्निराश्रयत्वेन स्थित्यनुपपत्त्या  
तत्समये तत्स्वीकारस्याऽवश्यवक्तव्यत्वात् । नन्वन्यथानुपपत्तिभियैव  
तथात्वं चेत्कालं एव सास्तु इति चेत् । मैवम् । कालस्तथेतिप्रती-  
तेदुर्वारत्वात् । एवं च सति तत्तत्समयेऽपि धर्मस्वीकार आवश्यकः ।  
ननु घटादेः सदा सत्त्वेन भावित्वादि वक्तुमशक्यमिति तत्रापि  
तथात्वं चेद्विलक्षणकालेऽपि तथाप्रतीतिर्दुर्वारेति तवैवोक्तिर्दूषण-  
ग्रस्तेति चेत् । न हि शूकरसमूहजनितभयेन कदाचित् केसरी  
विभेति । तथाहि—‘पुरुष एवेदं सर्वं । यद्दृ भूतं यच्च भव्य’  
मितिश्रुत्या तयोरपि सत्त्वं सदात्मकत्वेनाऽवगम्यत इति श्रुति-  
सिद्धम् । तस्यास्तु स्वतःप्रामाण्यम् । तथा च स्वतःप्रामाण्ये तत्सङ्को-  
चेन धर्मधर्मिणोरपि सत्त्वं यथा मन्तव्यं, तथैतत्सङ्कोचेनैव तस्मि-  
न्कालेऽवर्तताऽनाविर्भूतः स इत्यपि मन्तव्यम् । तथा सति पदा-  
र्थसत्त्वं एव भाविर्भूत इत्यादिप्रतीतिर्नत्वंसत्त्वेऽनित्यत्वेऽपि । तत्त-  
त्कालेऽसत्त्वमेव । अवर्तमानत्वात् । अस्माकं त्वदर्शनमात्रं न तु  
तत्त्वम् तस्योपजीवकोपजीवकत्वात् ।

तथाहि—ननु तासां न स्वतःप्रामाण्यम् । किंत्वीश्वरोक्तत्वात्तस्य चानुमेयत्वात् । तथा च तादृशं तदुक्तत्वात् तथात्वं, न स्वत इति चेत् । न । मन्वादीनां सर्वज्ञत्वे मानाऽभावेन पूर्वपूर्वसर्गव्यवहाराऽनुपपत्त्या तदन्यत्वकल्पने गौरवेण च तव सिद्धो हीश्वरः प्रयोज्यप्रयोजकरूपेण व्यवहरति ‘घटमानय गां नये’त्यादिना । सर्वतो बलवती ह्यन्यथानुपपत्तिः । ततश्च तत्रत्यो बालस्तच्छब्दश्रवणानन्तरं तद्व्यवहारात्संकेत-ग्रहणं करोति नयनानयनाभ्यां कृतिविषयात्मकम् । ततो घटादिपदं घटत्वाद्यवच्छिन्ने शक्तमित्यपि । तदनन्तरं भूयो दर्शनेन तत्तत्कृतिविषयसादृश्यं वस्तुषु पश्यतीति शब्दोपजीवकत्वमध्यैक्षस्येति सिद्धम् । अतएवाऽधुनिकस्याऽपि बालस्याऽयं पिता आतेत्यादिवाक्यश्रवणानन्तरं तस्य तथा तथा दर्शनं कृते जनन्याः । भगवदिच्छाधीनयावत्कालं जीवनादृष्टस्य विद्यमानत्वात् । अन्यथा तदसंभवात् । एवं च तथाविधवहिधूमज्ञाने क्वचिन्महानसादाविन्धनसंयोगादिना फूत्कारद्वारा तज्जन्यत्वं तस्मिन्पश्यति । तदनन्तरं यो यज्जन्यः स न तद्यमिचारी यथां कपालजो घट इति जानस्त्राऽपि तज्जन्यत्वेनाव्यमिचारित्वं जानाति । ततश्च कदाचित्पर्वतादावनवच्छिन्नमूलं तं पश्यस्तज्जन्यत्वेनाऽव्यमिचारित्वज्ञानेन वहिं स्मरति । पूर्वदृष्टसंस्कारस्यापि विद्यमानत्वात् । सैवानुमितिरित्युच्यते तार्किकैः ।

तेन च दर्शनोक्तरकालीनत्वेन प्रत्यक्षोपजीवकत्वमनुमानस्येति सिद्धम् । तस्मादुपजीवोपजीवत्वाच्छब्दस्य स्वतःप्रामाण्यम् । कारणान्तराऽनेपेक्षणात् । तथा च शब्दात्मकत्वात् तासां तथात्वं निर्वृद्धमित्यवेहि । ननु भावी नष्ट इत्यादिप्रतीतेः का गतिरिति चेत् । यथाधात्वर्थं

स्वीकार्येत्येव । एवम्न पदार्थनामदर्शनदशायामनाविभूतत्वं, तद्विन्ने  
तद्विन्नत्वमित्यागतम् । अयं भाव्ययं भूत इत्यादिप्रतीत्यनुरोधात् ।  
एतेनाऽनित्यानुचरणां वर्तमानप्रागभावेत्यादिलक्षणं निरस्तम् । स-  
वेषां नित्यत्वात्पूर्वोक्तलक्षणम् । ननु सर्वस्य नित्यत्वाद्वाविभूतवर्त-  
मानानामपि तथात्वाद्युगपदुपलम्भस्य दुर्निवारत्वमिति चेत् । मैवम् ।  
भगवदिच्छाधीनत्वात् । तथाहि—पृथिवीजलयोस्तदात्मकत्वेनैक-  
त्वेऽपि तस्यां गन्धो न तु तस्मिन्नित्यत्र किं नियामकम्? ।  
इच्छैव । तथाऽत्राऽपीति तथात्वेनैकरूपत्वेऽपि न तथा । विष्णु-  
पुराणे चोपपादितमाविस्तिरोभाववत्त्वं जगतस्तदेतदि'त्यनेन ।  
विस्तरस्त्वाविभावतिरोभाववादे प्रतिपादितः प्रभुचरणैः । किञ्चाऽर्जु-  
नावनाय कृतसारथ्येन सर्वज्ञेन भगवतैवोक्तं 'नासतो विद्यते भाव'  
इत्यारभ्य, 'न कश्चित्कर्तुमर्हती'त्यन्तम् । तस्मान्नाऽनित्यत्वम् ।

स्यादेतत् । ब्रह्मण एकविधत्वेन जगतश्चाऽनेकविधत्वेन कथं तद्रू-  
पत्वमिति चेत् । अवधेहि—'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन  
जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ती'ति 'आनन्दाद्येव  
खल्विमानि भूतानि जायन्ते आनन्देन जातानि जीवन्ति आ-  
नन्दं प्रयन्त्यभिसंविशन्तीति' 'प्रजापतिरकामयत प्रजाः सृजे-  
येति स तपोऽतप्यत स सर्वानिसृजत' 'अहं सर्वस्य प्रभवः'  
'यस्यान्तः स्थानि भूतानि' 'यथाकाशः स्थितः' 'पिताहमस्य  
जगतः' 'गतिर्भर्ता प्रभुः साक्षी' 'मम योनिर्महद् ब्रह्म' 'जन्मा-  
द्यस्य यत' इत्यादिश्रुतिसृतिसूत्रैब्रह्मणः सर्वकर्तृत्वं समवायिकार-  
णत्वं तदधिकरणत्वं चागतं तथा सति । न हि कार्यं समवायि-  
कारणाद्विन्नं मृद्घटवत् । तथा च घटानामनेकविधत्वेऽपि मृद एक-

विधत्वेऽपि न तद्विन्नत्वम् । किन्तु परिणामे तद्रूपत्वमेव । मृद्येव पर्यवसानात् । तथैतस्य तथैत्वे तस्यै च तथैत्वेऽपि न तथैत्वम् । तत्रैव पर्यवसानात् । अत एव समवायिकारणनाशे कार्यनाशस्तस्मात्तदभिन्नमिति तार्किकाः । इह तु तद्वैपरीत्यैनैव व्यासिरिति गृहाण । नन्वत्र को वा परिणामः? । भगवदिच्छाधीनाज्ञाननिवृत्तिरेव । अत एव निवृत्ताऽज्ञानानां ब्रह्मविदां सर्वं तदात्मकमिति मतिः । ननु तर्हि विकार्यत्वं मृद्यदिति चेत् । स्यादेव । स्याद्यदि समवायिकारणत्वमधिकरणत्वमात्रं चेत् । नत्वेवम् । कर्तृत्वस्यापि सत्त्वात् । न हि मृदि कर्तृत्वम् । जडत्वात् । तर्हि वृष्टान्तवैषम्यमिति चेत् । न । दार्ढान्ते वृष्टान्तीययत्किञ्चिद्भूर्मग्राह्यत्वात् । अन्यथा मुखेऽपि चन्द्रगतकलङ्कित्वापत्तिरिति महदाक्षिण्यं तव ।

यद्वा 'स वै सर्वमिदं जगत्' 'पुरुष एवेदं सर्वं' 'सर्वं खल्विदं ब्रह्म' 'ऐतदात्म्यमिदं सर्वं' 'वासुदेवः सर्वं' मित्यादिश्रुतिस्मृतिभिरेवेति सुगमः पन्थाः । अत एव 'अखण्डं कृष्णवत्सर्वं' 'जगत्कर्ता जगन्मय' इति वार्गीशचरणैः । स्यादेतत् । ब्रह्मणो निर्गुणत्वेऽमुष्य सगुणत्वे, कथं तद्रूपत्वमिति? । तथाहि 'अथात आदेशो नेति नेति' 'अस्थूलमनणु' 'अप्राणो ह्यमनाः' 'यतो वाचो निवर्तन्ते' 'सर्वेन्द्रियविवर्जितं' 'न सत्तन्नासदुच्यते' 'अव्यक्तोयमचिन्त्योयं' 'स वै न देवासुरमर्त्यतिर्यक्' 'अरूपवदेव हि' 'प्रकृतैतावत्त्वं ही' त्यादिश्रुतिस्मृतिपुराणतत्त्वसूत्रैः तथात्वप्रतिपादनात् । युक्तं चैतत् ।

१ जगतः । २ अनेकविधत्वे । ३ ब्रह्मणः । ४ एकविधत्वेऽपि । ५ स्मिन्नलम् । ६ उक्तमिति शेषः ।

यद्येवं न स्यात्तदास्मात्सगुणस्य परिच्छिन्नत्वादव्यापकत्वमेव । तस्मादिदमेव साधिति चेत् । वयं न सहामहे । मूर्खजलिपतत्वात् । तथाहि—ब्रह्मणोऽलौकिकत्वेन श्रुत्येकसमधिगम्यत्वात्तासां च ‘अस्थूलमनणु’ ‘सहस्रशीर्षा पुरुष’ इत्यादिनोभयविधप्रतिपादकत्वात्परस्पराविरोधाय किमादृतम्? । उपजीव्योपजीवकभावेनैकतरवाधस्तु वक्तुमशक्यः । तत्त्वेनैव तौल्यात् । सन्देहादलक्षणमित्यपि तथा । तव शून्यवादाऽपत्त्योद्भूतनास्तिकत्वाऽपत्तेः । तथा सति तेष्वेवान्तर्भावेन चारितार्थ्ये किमर्थमेतावद्वैरवमधिकमतस्तथेत्यप्यवधारय ।

तस्माद् व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिरिति मन्तव्यम् । तथा च शृणुप्वावहितः । सन्देहवारणार्थं शास्त्राणां प्रवृत्तिः । सै च तत्त्वाज्ञानादेव । तज्ज्ञानं च शास्त्रादेव । तत्रैव सन्देह उत्तरोत्तरशास्त्रतस्तद्वयुक्तिभिश्च व्यवस्था कर्तव्या । तथाहि । श्रुतिषूभयविधप्रतिपादनात् किंलक्षणं तदिति निर्गुणब्रह्मजिज्ञासाया ‘मथातो ब्रह्मजिज्ञासे’ त्यनन्तरं, ‘जन्माद्यस्य’ इत्यवदत्सूत्रकार एव । अन्यथा जगत्कर्तृत्वं न स्यात् । स्वातन्त्र्याभावात् । नन्वौपाधिकपरमेव तदिति चेत् । ‘गौणश्चेन्नात्मशब्दात्तनिष्ठस्य मोक्षोपदेशाद्वेयत्वावचनाच्चे’ तिसूत्रविरोधः । न ह्यौपाधिकनिष्ठस्य मोक्षः । किञ्चौपाधिकत्वे तवैव जीवतुल्यतया प्रत्युत हेयत्वमित्यग्रिमविरोधः । व्यसस्याऽसर्वज्ञत्वं च तज्जिज्ञासाया इति, तस्यापि तथात्वं मन्वानो

---

१—अभावनिरूपणस्य प्रतियोगिनिरूपणाधीनत्वात्सधर्मकप्रतिपादकश्रुतीनामन्प्युपजीव्यत्वमिति तौल्यमित्यर्थः । २—सन्देहः ।

व्यग्र एव, । तेषां भगवदवतारत्वात् । अत एव 'अरूपवदेव ही' ति 'प्रकृतैतावत्त्वं ही' ति, ।

अंयमर्थः । रूप्यत इति रूपं व्यवहारविषयः । तद्वत्सर्वम् । इदं त्वितो विलक्षणम् । व्यवहारविषयवत्त्र भवतीति यावत् । अनेनेतिव्युत्पत्त्या करादिभिन्नं, तद्वान् भिन्न, इति लोके यथा तथा नात्र । किन्तु करादितोऽभिन्नमित्यपि । तेषामेव तद्रूपत्वात् । रूपस्यापि रूपम् । अन्यथा 'अरूपमेव ही' त्युच्चितम् । ननु गुणानां कर्थं तद्रूपत्वमिति चेत् । कलय । 'तत्प्रधानत्वा' दित्यग्रिमेणावगम्यत्वात् । एतेन परम्परया ब्रह्मप्रतिपादकत्वात् सगुणनिरूपकाणामुपजीवकत्वमित्यपि निरस्तम् । रूपरूपप्रतिपादकत्वात् । तस्याऽभेदेन ब्रह्मत्वात् । प्रत्युत तासां तथात्वनिषेधमग्रेकृत्य प्रतिपादकत्वात् ।

एतदपि त्वदुपरि । अस्माकं तु सर्वासां तत्प्रतिपादकत्वेनैव सर्वत उपजीवकत्वमेव । अत एव 'प्रकृतैतावत्त्वं ही' ति । प्रकृते लोके यदेतावत्त्वं स्थूलत्वादि । अथवा लौकिकमेतावत्त्वं तदादि, तस्य निषेधः । अन्यथा प्रकृतपदस्यैतावत्पदस्य च सर्वमित्यर्थकत्वात्प्रकृतैतावत्त्वमित्यत्रैकमेवोक्तं स्यात् । प्रयोजनाभावाद्वैरवाच्च । एवं सति निर्गुणत्वं लौकिकगुणाऽनधिकरणत्वमित्यागतम् । अत एवा 'ऽनन्दमात्रकरपादमुखोदरादि' रित्यानन्दमात्रत्वेन लोकभिन्नत्वम् । करादिमत्त्वेन सगुणत्वम् । ननु तथात्वे परिच्छिन्नत्वादव्यापकत्वमिति चेत् । न । तद्विशिष्टस्यैव तथात्वेन श्रुतिप्रतिपादितत्वात् ।

तथाहि—‘यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिवीमन्तरो यं पृथिवी  
न वेद् यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयति स त  
आत्मा अन्तर्याम्यमृत’ इति ‘सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः  
सहस्रपात् । स भूमिं विश्वतो वृत्त्वाऽत्यतिष्ठदि’ त्यादिना ।  
अत एव ‘प्राकृतधर्मानाश्रयमप्राकृतनिखिलधर्मरूपमिति नि-  
गमप्रतिपाद्यं यत्तच्छुद्ध’ मित्यग्निकुमारैः । ननु श्रुत्युक्तेनैव  
तथात्वमिति ब्रूषे । तर्हि तदुक्तास्तेऽपि लौकिका एवेति चेत्? ।  
न । अहो ब्रह्मण्यं विशदीभवति । पूर्वोक्तश्रुतिप्रणीताऽनेकल-  
क्षणलक्षितो लोके व्यापकत्वेन कश्चिद् दृष्टश्चेन्मामप्युपदर्शय ।  
तथा चावधारय । कलिकालक्रमानुसारेण विकलत्वमवाप्स्यसि ।  
भगवत्प्रेरिता बुद्धिस्तवेत्याकारिका यतः । नन्वप्रसिद्धानपि वोधनार्थं  
निषेधति सेति चेत् । न । जगदप्रतीतेः । तथाहि—धर्मप्रतिपाद-  
कश्रुत्यनुरोधेन धर्मानारोप्य निषेधतीति तवाभिमितम् । नहि तच्छुति-  
सिद्धं यदारोप्य निषेधति । न च लोकसिद्धमेव तदनूद्य निषेध-  
यतीति वाच्यम् । तवैव वदतो व्याघातात् । वाधितविषयत्वाऽप-  
त्तेश्च । ‘प्रक्षालिताद्धी’ तिन्यायाच्च । अन्योन्याश्रयाच्च । एतेन  
निर्धर्मकत्वं लौकिकतद्राहित्यमित्यपि ज्ञेयम् । तस्मादनेन पथा  
निर्गुणत्वं सगुणत्वं व्यापकत्वं च ब्रह्मणः । न तु त्वदुक्तेन ।

यद्वा ‘तदेजति तन्नेजति तद्वैरे तदन्तिके’ ‘अपाणिपादो

३-उक्तमिति शेषः । ३-कलीत्यसावधिक इव पाठो भाति यतः—

कालक्रमाऽनुसारेण विकलत्वमवाप्स्यसि ।

भगवत्प्रेरिता बुद्धिस्तवेत्याकारिका यतः ॥ १ ॥

एवमिदं पद्यं भाति ।

जवनो ग्रहीता' 'अणोरणीयान्महतो महीयान्' 'असक्तं सर्वभृ-  
चैव निर्गुणं गुणभोक्तृ च । वहिरन्तश्च भूतानामचरं चरमेव  
च' 'आकाशमिव केवलं' 'नाभिन्नभोग्नि'रित्यादिश्रुतिस्मृतिपुराण-  
वाक्योक्तविरुद्धसर्वधर्माधारत्वेनाऽपि । अत एव 'अनन्तमूर्तिं तद्  
ब्रह्म ह्यविभक्तं विभक्तिमदि'ति श्रीमदाचार्यैः । एतेन लौ-  
किकालौकिकत्वेनाऽप्येतच्छङ्का निरस्ता । सर्वस्य तद्रूपत्वात् । तथा  
चाऽस्मिन् भगवद्गुद्धिविपरीतबुद्धिमत्त्वमेव लौकिकत्वमिति जानीहि ।  
एतदपि त्वत्समाधानाय । वस्तुतस्तु सर्वसामर्थ्यसहिते सर्वरूप  
ब्रह्मणि न कोऽपि विरोधः । 'न हि विरोध उभयं भगवती'ति  
सूत्रकारोक्तत्वात् । विस्तरस्तु विद्वन्मण्डनेऽनुसन्धेय इति दिक् ।

ब्रह्मरूपे प्रपञ्चेऽस्मिन्वादिना परिकल्पिता ।  
खब्रमात्क्रियती शङ्का यथामति निवारिता ॥ १ ॥  
विभाव्य दूषणीयं चेत्सन्तोषं प्राप्यसे बुध ।  
अन्यथा मम का हानिः परं सा यास्यति त्वयि ॥ २ ॥  
श्रीविद्वलपदसरसिजनतितिमुक्ताखिलाऽज्ञानः ।  
विद्वन्मण्डनसरणिरचीकूपद्गिरिधैरः किञ्चित् ॥ ३ ॥  
एतेनासत्पतिर्योऽस्ति प्रभुः श्रीद्वारकेश्वरः ।  
स एव हि प्रसन्नोऽस्तु किं वृथा बहुभाषणैः ॥ ४ ॥

---

१-सगुणनिर्गुणत्वादिकमस्तीति शेषः । २ उक्तमिति शेषः । ३-एतेन  
गोखामिश्रीमद्गिरिधराणां कृतिरियमिति ज्ञायते । पुस्तके तु समाप्तीतिश्रीचिह्न-  
विरहात्कर्तुर्नाम न प्राप्तम् ।

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

—०५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्मालायां  
गोस्वामिश्रीमद्भजरायविरचितो  
ब्रह्मवादः ।

षष्ठो मणिः ।

विशेषैः प्राकृतैः शून्यमप्राकृतविशेषवत् ।  
अशेषोपनिषद्वेद्यं परं ब्रह्म वयं स्तुमः ॥ १ ॥

ननु कथम्? । इत्थम् । पूर्वनिखिलप्रमाणसिद्धत्वात् । इति  
चेत् । न सर्वागमविरुद्धत्वात् । तथाहि—‘सर्वं खलिवदं ब्रह्म’  
‘सर्वं तज्जलानिति’ ‘अहं बहुस्यां’ ‘सहैतावानास’ ‘अहं सर्वस्य  
जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा’ ‘जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोनित्वा’ दि-  
त्यादिश्रुतिस्मृतिसूत्रैः सर्वस्यापि जगतो ब्रह्मात्मकत्वमवधारितमित्येत-  
दन्तःपातिनामपि तेषां तत्त्वमेवेति कथं विशेषाणां प्राकृतत्वं कथं वा  
तन्निषेध इति चेत् । सत्यम् । ‘स एकाकी न रमते स द्वितीयमै-  
च्छत्’ । ‘अहं बहु स्या’ मिति श्रुत्येकवाक्यतायां रमणार्थमेव नामरूप-  
वैचित्र्येण स्वाविर्भावेच्छां कृतवानित्यर्थो लभ्यते । वैचित्र्यं चौच्चाव-  
चत्वकृतम् । तच्च न्यूनाधिकांशमन्तरा न सम्भवतीत्यनन्तशक्तित्वा-  
त्सच्चिदानन्दांशानेव यथानुरूप्येण तिरोभाव्य जडजीवान्तर्यामिरूपेण

स्वयं प्रादुर्भूतः । ‘आविर्भावस्तु विद्यमानस्य वस्तुनोऽनुभवविषयतायोग्यत्वम्’ ‘तद्योग्यत्वं च तिरोभावः ।’ अत्राऽनुभवस्तु जैवो ग्राह्यः । जीवान्तर्यामिसाधारणो वा ।

तत्र तिरोहितचिदानन्दत्वे जडत्वम् । तिरोहितानन्दत्वे हि जीवत्वम् । प्रतिबिम्बत्वादिरूपमपीदमेव ज्ञेयम् । आविर्भूतानन्दत्वे ब्रह्मत्वम् । तदेतदुक्तं ‘माभासप्रतिबिम्बत्वमेवं तस्ये’-त्यादिनाऽऽचार्यचरणैर्निबन्धे । अतिरोहितसच्चिदानन्दांशत्रयत्वमन्तर्यामित्वमिति । एवमेव भगवच्छब्दवाच्यानामैश्वर्यादिषणामपि धर्माणां तिरोभावमविद्यासम्बन्धेन जीवे कृतवान् । तथैव बन्धो जन्ममरणदेहादिरागरूपं विपरीतज्ञानञ्चाविद्ययैव । ‘बन्धोऽस्याविद्यये’ तिवाक्यात् । जीवस्यैव नान्ययोः । प्रयोजनाभावात् । ‘पराभिध्यानात्तु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धविपर्यया’ विति वैयाससूत्रादपि तथा । जडे तु चित्तिरोभावादेवैश्वर्यादीनामपि तथा । चेतनधर्मत्वात्तेषाम् । तथा चैताहशस्य जीवस्याऽविद्यकं ब्रह्मस्वरूपे तद्भर्मेषु च विपरीतज्ञानं भवति । तच्च जडजीवरूपे ब्रह्मण्यब्रह्मत्वेन ज्ञानम् । इदमेव स्वरूपाज्ञानम् । सत्यत्वाद्यनेकाऽलौकिकधर्मेषु चासत्यत्वविकारित्वाद्यनेकलौकिकत्वेन ज्ञानम् । एवं च सत्यविद्यासम्बन्धेन विषयीकृतालौकिका ये जडजीवधर्मस्त एव प्राकृतविशेषाः । तेषामनाश्रयत्वात्तैः शून्यमित्यर्थः । प्रकृतिसम्बन्धसहकृतेन्द्रियज्ञानविषयत्वं प्राकृतत्वमिति लक्षणं सिद्धम् ।

प्रमाणञ्चात्र निषेधिका एव श्रुतयः । अयं बन्धोऽप्राप्तवोधस्तार्तीयः । नाऽत्र दाशमिकोन्यायः (?) । ‘विशेषैः प्राकृतैः

शून्यमितिपदेनैतेन निषेधश्रुतयोऽपि निषेधविषयाः प्राकृतविशेषविषयप्रदर्शनमुखेन व्याख्याता ज्ञेयाः । यद्यप्येतावश्निषेधेनैव वक्ष्यमाणार्थसिद्धिस्तथांपि विशेषत्वावच्छिन्नस्य प्राकृतत्वात्तदितरधर्माणां चाऽप्रसिद्धेविधायकश्रुतेश्चान्यपरत्वान्निर्विशेषमेव ब्रह्म सिद्ध्यतीति मतान्तरव्युदस्तये विशेषणान्तरमाह-अप्राकृतेति । न प्राकृता अप्राकृताः । प्रकृतिसम्बन्धसहितेन्द्रियाऽविषयाः । ईद्विशेषवदित्यर्थः । प्रमाणं चाऽत्र पूर्वोदाहृतश्रुतयः । श्रुत्याद्युदाहृतधर्माणामपि मायिकत्वात्कथं तथात्वमिति चेत् । नैवम् । तेषां समायिकत्वे प्रमाणाऽभावात् ।

न तु निषेधश्रुत्यनुरोधात्तथा कल्प्यते? । नैतद्युक्तम् । निषेधश्रुतेः प्राकृततद्विषयत्वात् । अन्यथा पाणिपादादिमत्त्वं निषिध्य 'जग्न' इत्यादिना 'पराऽस्य शक्तिरि'त्यादिना च क्रियाज्ञानविधानवैयर्थ्यपत्तेः । नन्वन्तःकरणशुद्धिहेतुपासनार्थत्वात्तेषां न वैयर्थ्यम्? । 'अपाणी'त्याद्युक्तनिर्विशेषस्य ध्यातुमशक्यत्वात् । उपासनार्थमलौकिकानामेव तेषां विधानमिति चेत् । न । लोकप्रसिद्धत्वेन तेषां लौकिकत्वादिति चेत् । नैवम् । पादादिसाधनाहेतुजवनादिक्रियाया अलौकिकत्वादेव । स्वरूपज्ञानार्थं निर्धर्मकत्वविधानमुपास्त्यर्थन्तु धर्मविधानमितिवाक्यभेदापत्तेश्च । आन्तिप्रतिपन्नविषयवैशिष्ट्येनोपासनया तच्छुद्धेरेवाऽजननाच्च । 'अन्यथा सन्तमि'त्यादिनिन्दाश्रुतेः । न चाऽसतोऽपि वैशिष्ट्यस्य ज्ञानं 'शाखाचन्द्र'न्यायेन स्वरूपावगतिसाधनमिति नैतद्वोषावसर इति वाच्यम् । दृष्टान्तवैषम्यात् । नहि शाब्दं ब्रह्म प्रत्यक्षम् । यस्मिंश्चन्द्र इव धर्मा आरोप्यन्ते । नापि पाणिपादराहित्येऽपि जवनग्रहीतृत्वादयो

धनाः क्वचित्प्रत्यक्षाः । तथा चाऽधिष्ठानाधिष्ठेययोरुभयोरप्यप्रत्यक्ष-  
त्वात्तदृष्टान्तोऽपि निरस्तः । किञ्चाऽरोपोऽन्यधर्मस्यान्यत्र स्थापनम् ।  
इत्थं च सति स्वनिरूप्यधर्माणां लोकाप्रसिद्धतयाऽन्यदीयत्वाभावा-  
दारोपलक्षणाऽसंगतेर्नारोपोऽपि वकुं शक्यः । अत एव न निषेध-  
विषयत्वमपि तेषाम् । प्रतीतस्यैव निषेधात् ।

न च लोकेऽस्मद्दृग्विषयत्वेऽपि श्रुतिदृष्टिगोचरत्वेनारोपनिषेधौ ना-  
नुपपन्नाविति वाच्यम् । लोके मूर्त्ताऽमूर्त्तविलक्षणरूपसत्त्वे 'द्वे वावे' ति  
श्रुतिविरोधात् । न चेदमस्मज्ज्ञानानुवाद इति वाच्यम् । तथापि  
तयोरनुपपत्तेः । ननु कथमिति चेत् । इत्थम् । श्रुतिर्हि दोषदुष्टदृष्ट्या  
किं तान्विषयीकरोति शुक्तिरजतवत्? । किंवा गुणदृष्ट्या रजते रजत-  
त्ववत्? । नाद्यः । रजतवदन्यत्राऽदर्शनात्तद्धमानुपपत्तेः । नचास-  
दादिवत्तासामविद्यावशाद्विपरीतज्ञानम् । जीववत्तासामविद्यावशाद्वि-  
परीतज्ञानम् । सम्बन्धानुक्तेः ।

द्वितीये तन्निषेधाऽनुपपत्तेः । ब्रह्मणः सदैकरसत्वान्नाऽवस्था-  
भेदः । किंचोपासनार्थमसदुपदेशे प्रतारकत्वापत्तेश्च । उपासना-  
र्थत्वे तु तेषां सर्वतः पाणिपादत्वादिधर्माणां ब्रह्मवदलौकिकत्वेन  
मनसाऽप्याकलयितुमशक्यत्वेन तद्वत्वेन, त उपासनाया एवा-  
ऽसिद्धेस्तन्निरूपणाऽनर्थक्यापत्तेश्च । निराकारोपासनवत्साकारो-  
पासनस्याऽप्यशक्यतया भक्षितेऽपि लशुने न शान्तो व्याधिरिति  
दोषतादवस्थ्याच्च । ननु चोपासनायां हि वैशिष्ट्यज्ञानमपेक्षितम् ।  
तच्च 'नद्याः कच्छे गावश्वरन्तीतिवत्सौन्दर्यस्य तरंगिणी' त्यादि-  
वद्वा तद्विषयकं श्रौतं शाब्दमंस्त्येव । तेनैव च निराकांक्षा सा । न  
तत्साक्षात्कारमपेक्षितमिति नाऽनर्थक्यमिति चेत् । नैतद्युक्तम् । तथा-

हि । उपासनादिकमिच्छा, क्रिया, ज्ञानं, तद्विशेषो वा ? । तत्र नाद्यः । सा किं तावद्वर्मविशिष्टस्य दर्शनेच्छा ? । तत्प्राप्तीच्छा वा ? । तज्ज्ञासा वा ? । तिसृष्णामपि तासां, वस्तुनो निर्गुणत्वात्तस्य त्वन्मतेऽसम्भवात् न द्वितीयः । सापि किंतदुद्देश्यकहोमतादिरूपा क्रिया ? । किंवा द्रव्योपचारैस्तदर्चनादिरूपा ? । अद्ये ताहशविधेरेवाऽभावान्न सा । द्वितीयेऽनिर्देश्ये तदसम्भवान्न तद्रूपापि सा । तृतीये तु मननरूपं तत्तद्वक्तव्यम् ? । तथा सति निर्गुणस्यापि मननात्तद्वैशिष्ठज्ञानमकिंचित्करमेव । नियमेन तत्कारणत्वाऽभावात् ।

ननु नाऽकिंचित्करत्वम् । बुद्धिस्थैर्यद्वारा निर्गुणमननार्थमेव तन्मननाङ्गीकारादिति चेत् । न । सविशेषमनने वा निर्विशेषमननेऽपि, तत्प्रतिपादकवाक्यार्थवोधातिरिक्तसाधनान्तराऽनपेक्षणात् । दृश्यतेऽपि चेदानीन्तनपरित्राजकेषु विनैवोपासनां तत एव मननम् ।

अथ मायाजन्यत्वमेव मायिकत्वमिति चेत् । तत्र ब्रूमः । मायायाः समवायित्वमसमवायित्वं वा ? । नाद्यः । मायाधर्मत्वापत्तेः । समवेतानां समवायिकारणे ब्रह्मणि कार्येकार्थकारणैकार्थप्रत्यासत्योरभावात् । तृतीये तु दंडचक्रादिवत्तत्वे ब्रह्मणि वस्तुतस्ताहशधर्मसिद्ध्या निर्विशेषत्वाऽसिद्धेः । किञ्च दंडादिवन्मायाया अपि, ‘कर्तृप्रयोजकत्वनियमेन’ कर्तुः प्रयोजकत्वस्याऽवश्यं वाच्यत्वेन तस्य च मायायाः सम्बन्धातपूर्वमपि सत्वाऽवश्यकत्वाद्वर्मणां मायिकत्वाऽसिद्धेश्च । अथोपरागस्तानवज्जन्यतोच्यते करणस्य कर्तृप्रयोजकत्वनियमाभावपक्षेऽपि । तदानित्या, कादाचित्की वा ? । नित्यत्वे द्वैतहानिः । धर्मणां च तन्नित्यत्वेन नित्यत्वाऽपत्तेः । निषेधानुपपत्तिश्च । कादाचित्कत्वे तु तस्य सनिमित्तत्वात्तदभावे न तत्र तद्वक्तुं शक्यम् ।

नन्वस्तु प्रागभाववदनादिसान्तत्वपक्षस्तृतीय इति चेत् । न ।  
 अनादित्वे प्रमाणाऽभावात् । ननु सादित्वस्याऽदृष्टत्वादेवानाऽदि-  
 त्वमनुक्तसिद्धमेव । बन्धोऽस्याविद्ययेति वाक्याच्च । तथेति चेत् ।  
 सत्यम् । यद्यप्यसदादिदृष्टं न सादित्वं तथापि नाऽनादित्वम् ।  
 तत्त्वे ब्रह्मतुल्यतापत्तेः । तथापि च 'न तत्सम' इति श्रुतिवि-  
 रोधः । 'सदेवे'त्यादिश्रुतिविरोधश्च । ननु सांतत्वान्न तौल्यम् । न ।  
 सर्वथाऽनादिसिद्धस्य सान्तत्वाऽभावात् । ब्रह्मवत् । जन्यस्यैव भा-  
 वस्य सान्तत्वनियमात् । ननूक्तः प्रागभावदृष्टान्तः । बलेनाऽस्त्म-  
 नोऽपि सान्तत्वाऽपत्तेः । दृष्टान्तस्याऽप्यसिद्धेः । नन्विह कपाले  
 घटो भविष्यतीति प्रतीत्यन्यथानुपपत्तिसिद्धः स इति चेत् । नैवम् ।  
 भविष्यत्कालं वच्छिन्नघटसत्ताविषयत्वात्तप्रतीतेः ।

स्यादेतत् । 'इह कपाले नेदानीं घट' इति प्रत्ययबलात्तत्सिद्धि-  
 रिति । नह्यमत्यन्ताभावं ध्वंसं वाऽवगाहते । पूर्वस्य नित्यत्वात्ततः  
 परिश्येषात्तत्सिद्धेरिति चेत् न । तिरोभावावगाहित्वात्तप्रत्ययस्य । नहि  
 तिरोभावः? । ननु केस्य ह्यं तिरोभावः? । अत्र ब्रूमः । विद्यमानस्य  
 वस्तुनो दर्शनाऽयोग्यत्वं तत् । तच्च भगवदैच्छिकम् । नन्वीश्वरीयेच्छाया  
 नित्यत्वात्तन्नित्यतापत्तिः । सिसृक्षासंजिहीर्षयोर्नित्यत्वात्तयोरपि नित्य-  
 त्वापत्तेः । नन्विष्टापत्तिस्तयोरुभयोर्नित्यानुवृत्तेरिति चेत् । मैवम् ।  
 तयोरेकवस्तुविषयत्वेन तत्सर्गप्रलययोर्नित्यत्वाऽपत्त्या तयोरन्यतर-

१-श्रीमद्भालकृष्णपुस्तकालयस्थमस्मदीयमेतद्वन्थस्य पुस्तकमेकमेव लब्धम् ।  
 ततश्च भूयस्योऽशुद्धयः स्वव्युत्पत्त्यैव शोधिताः । अशुद्धिमयसिवाऽसीत्पुस्तक-  
 मेतत् । यदि तथाप्यवशिष्टाः स्युर्बुधाः क्षाम्यन्तु । २-ननु कोऽयं तिरोभाव  
 इति कदाचित्स्यात् ।

स्याऽप्यशक्यनिरूपणाऽपत्तेः । अथवा 'नेदानीं घट' इति प्रत्ययो-  
ऽत्यन्ताऽभावविषयोऽस्तु । न चेदानीमित्यस्यानुपपत्तिस्तस्य नित्यत्वा-  
दिति वाच्यम्? । त्वन्मतीयप्रागभावस्याऽपि तदानीमुत्पत्त्यभावेन  
तदनुपपत्तेस्तौत्यात् । अनादित्वभज्ञप्रसज्जाच्च । ध्वंसापसरणे च  
तथा प्रतीतेश्च ।

ननु तर्हि घटोत्पत्तावपि ताहगभावप्रत्ययापत्तिरिति । तन्न ।  
घटवत्तावुद्धेः प्रतिबन्धकत्वात् । किंच घटाऽत्यन्ताऽभावस्य घट-  
त्वावच्छेदकाऽवच्छिन्नप्रतियोगिताकत्वादेतद्वात्यन्ताभावस्य तत्रापि  
सत्त्वात्तद्विषयकत्वेनैव तादृशप्रतीत्युपपत्तेन तदनुरोधेनातिरिक्ता ।  
गौरवात् । ननु तर्हि तादृशाभावस्य नित्यत्वाद्वात्यन्तानुत्पत्तिप्रसंग  
इति घटाऽन्तरीयाऽत्यन्ताभाव एव, नत्वेतत् घटात्यन्ताऽभावस्त-  
त्रेति तस्यैव परिशेषात्सिद्धिः? । फलमुखस्य गौरवस्याऽदुष्टत्वात् ।  
न च तद्वत्तावुद्धेस्तदभाववुद्धिप्रतिबन्धकत्वात् निर्वाह इति वा-  
च्यम्? । नात्र प्रतीतिमात्रस्यैव विचारः । किन्तूत्पत्तेरपि । एवं सति  
नित्यं प्रतिबन्धकस्य सत्त्वेन तदुत्पत्तेरेव वक्तुमशक्यत्वेन तद्वत्तावु-  
द्धेरेवाऽनुदयात् । अन्यथा वायुरूपाद्युत्पत्तिप्रसंगादिति चेत् । न ।  
घटत्वसमानाधिकरणेन तत्र तदभावग्रहणे घटत्वाऽवच्छिन्नानां सर्वेषां  
कार्यत्वेनैवोत्पत्तिमत्त्वया तदभावस्य त्रैकालिकत्वाऽसिद्धेस्तदत्यन्ताभा-  
वाऽसिद्धिप्रसंगात् । स्यादेतत् । पूर्वं घटाभाववद्वृत्तलमितिबुद्धिः । तत्र  
च घट आनीते घटवद्वृत्तलमितिबुद्धिस्तत्र न तदभाववुद्धिः । तद्वु-  
द्धिप्रतिबन्धयत्वात् । तथा च प्रतिबन्धयुद्ध्यन्यथानुपपत्त्यैव तत्सि-  
द्धिध्वस्त इति बुद्ध्यभावात् ध्वंसो विषयः । सत्यम् । किं तत्र  
तत्सामानाधिकरण्येन तदभावग्रहः, किंवा तदवच्छेदेन? । आद्ये,

यत् किंचिद्दृटवत्ताबुद्धिप्रसंगः । द्वितीयश्वेतसर्वत्राऽपि स एवाऽस्तु,  
कृतं तत्सामानाधिकरण्येन तदभावग्रहणप्रयासेन । न च तस्य प्रति-  
वन्धकत्वम् । घटरूपेणाविर्भवेच्छायामभावरूपस्य तिरोधानात्सर्व-  
स्यैव व्यवह्रियमाणत्वात् । सर्वव्यवहारार्थमेव तत्प्राकक्ष्यात् । न चैवम् ।  
विद्वदाभरणे नित्यलक्षणे दोषप्रदर्शनात् । वस्तुतो भावाप्रतियोगित्वं  
तत्त्वमित्यत्रैव तात्पर्यात् । न चैवं ब्रह्मणो नित्यत्वप्रसंगः? । तयोः  
कार्यधर्मत्वात् ।

प्रकृतमनुसरामः । तथा च धर्माणां मायिकत्वाऽभावात्सि-  
द्धमप्राकृतधर्मत्वं ब्रह्मणः । अत्रैव हेतुगर्भविशेषणमाह—‘अशे-  
षोपनिषद्वेद्यमि’ति । न विद्यते शेषो यामु ताः । ततः कर्म-  
धारयः । ततस्तत्पुरुषः । सर्वोपनिषत्प्रतिपाद्यमित्यर्थः । अस्य तत्त्वं  
त्वित्थं वोध्यम् । तथाहि—यदि धर्माः प्राकृताः स्युस्तर्हि तद्विशिष्टं  
ब्रह्म न भवेत् । तथा सति तत्प्रतिपादकवेदान्तानामब्रह्मपरत्वे  
‘सर्वे वेदा यत्पदमि’त्यादिवाक्यानि व्याकुप्येरन् । औपनिषद-  
त्वमपि साधारणं स्यात् । अत ईद्वशब्दाक्याऽन्यथानुपपत्तिरेव विशे-  
षणामप्राकृतत्वं साधयतीति सुधीभिरवसेयम् । अथेयं न दूषणसं-  
गतिः? । अतात्त्विकत्वं ह्यौपाधिकत्वमायुष्मता वाच्यम्? । तत्रोपा-  
धिर्मायैव तथा । तत्र सा किं सर्वं ब्रह्माभिव्याप्तोत्युत तदेक-  
देशम्? । आद्येऽभिव्याप्तेरेवाऽसम्भवः । परिच्छिन्न एव तत्सम्भ-  
वात् । उत्तरे सांशत्वापत्तिः । ‘असंगो ह्ययमि’त्यादिविरोधश्च ।

ननु ‘घटावच्छिन्न आकाश’ इत्याकाशवन्मायावच्छिन्नत्वेऽपि न  
सांशत्वापत्तिरिति चेत् । मैवम् । वैलक्षण्येन तस्य दृष्टान्तत्वा-  
ऽसिद्धेः । तस्य कार्यत्वेन सांशत्वात् । सांशत्वाद्वाह्यतापत्तिरिति चेत् ।

वायुवद्ग्राह्यत्वान्न सापत्तिः । ननु क्वचिद्वायोरपि ग्राह्यत्वं निरूप्यते  
इति चेत् । न । व्यगुकस्य ग्राह्यतापत्तेः । अयोग्यत्वान्न तद्ग्रह इति  
चेत् । अत्रापि तथा । महत्त्वाभावनिवन्धनं हि तत्राऽयोग्यत्वम् ।  
तत्रापि स्पर्शाऽभावनिवन्धनं तदिति समाधिः । नच सांशत्वे  
तन्नाशापत्तिरिति वाच्यम् । इष्टापत्तेः ।

अन्यच्चाऽवच्छेदकं हि व्यवच्छेदकम् । यथा घटत्वं पटा-  
व्यवच्छेदकम् । तथात्रापि घटाद्युपाधिरूपमवच्छेदकं महाकाश-  
रूपमंशं परिच्छिनतीति घटावच्छिन्न आकाश इति प्रत्ययस्तू-  
पपन्नः । ब्रह्मणि तु तथा वक्तुमशक्यत्वात्कर्थं मायावच्छिन्नतेयव-  
धार्यम् । किंच ब्रह्ममाययोः कः सम्बन्धः? । न तावत्संयोगः ।  
अजसंयोगनिषेधात् । संयोगलक्षणाभावाच्च । उभयोरन्यत्रास्थितेः ।  
अनाश्रितत्वादुभयोर्न समवायः । नापि स्वरूपलक्षणः । विशेषण-  
विशेष्यादिभावाभावेन तस्य वक्तुमशक्यत्वात् । नन्वस्त्येव विशेषण-  
विशेष्यभावः । दोषाऽभावात् । नैवं शक्यं वक्तुम् । तथाभावे  
ब्रह्मणः सधर्मकत्वापत्तेरेव दोषत्वात् ।

अथ कर्तृत्वादिधर्मवद्विशेष्यत्वमपि मायिकमिति न तदाप-  
त्तिर्वास्तवत्वाभावात्? । तन्न । विकल्पासहत्वात् । तथाहि—  
तत्र मायिकत्वं मायाजन्यत्वम्? । मायासम्बन्धेन प्रतीयमानत्वं  
वा? । आद्ये ब्रह्मणः सद्धर्मकत्वापत्तिः । सदैकरसत्वव्याधातश्च ।  
द्वितीयेऽसंगश्रुतिविरोधः । ननु न ब्रह्मणि मायासम्बन्धं ब्रूमोऽपि तु  
जीवे । तथा च जीवनिष्टया तया दोषरूपया विचित्राधर्माः प्रत्याग्यन्त  
आरक्षाद्युपनेत्रवदिति चेत् । न । जीवस्य ब्रह्माभिन्नत्वेन तथा  
वक्तुमशक्यत्वात् । तादृशोपनेत्रवन्मायायाः तद्धर्मत्वापत्तेश्च ।

तथा च मायासम्बन्धस्य वक्तुमशक्यत्वेनौपाधिकभेदाऽसम्भवाद-  
प्राकृताऽनेकधर्मवत्तया सर्वोपनिषद्वेद्यत्वं सिद्धं ब्रह्मण इति दिक् ।

उक्तविशेषणविशिष्टं वस्तु, विशेष्यत्वेन निर्दिशति 'परमि'ति ।  
सामान्येन परत्वस्येन्द्रियादिष्वपी 'निंद्रियाणि पराण्याहुरि' तिवाक्येनो-  
क्तत्वाद्ब्रह्मेति । सर्वेभ्यो यत्परब्रह्म तदित्यर्थः । न च ब्रह्मत्वेनैव  
परत्वे प्राप्ते परपदानर्थक्यमिति वाच्यम्? । इन्द्रियादिपरत्वस्य  
ज्ञेये ब्रह्मण्यपि सत्वात् । ततोऽपि परत्वबोधनेन सार्थक्यात् । ननु  
'महतः परमव्यक्तं सा काष्ठा सा परा गतिरि'ति श्रुत्या, 'इन्द्रि-  
याणि पराण्याहुरि'ति स्मृत्या च ब्रह्मणोऽन्यस्य न परत्वमिति  
चेत् । अत्रोच्यते । उक्तश्रुतेस्तत्र वाक्ये, पुरुषपदं न परब्रह्मवाचकं  
किन्त्वक्षरब्रह्मपरम् । स्मृतेश्च । तदनुयायित्वायापि (?) बुद्धिपरत्वेना-  
ऽक्षरं ब्रह्मैव ज्ञेयम् । न चाऽत्र प्रमाणाभावः । 'द्वाविमौ पुरुषौ  
लोके क्षरश्चाक्षर एव चे'ति प्रमाणसङ्कावात् । तथा च द्वाविमाविति  
वाक्यानुरोधात्क्षरस्य परत्वाऽसम्भवाच्चाऽक्षरपरमेव तत्र पुरुषपदम् ।  
'उत्तमः पुरुषस्त्वन्य' इति परमात्मपदेन तत्पृथक्परमब्रह्मनिर्देशश्च ।  
अन्यच्च । 'ब्रह्मविदाम्बोति परमित्यत्र ज्ञेयाऽक्षरब्रह्मण एव परस्य,  
ब्रह्मणः पुरुषोत्तमस्यैवाभिधानाच्च । अत्र ब्रह्मेत्यादिपदार्थचतुष्टय-  
विवरणभूतायां 'सत्यं ज्ञानमनन्तमित्यृचि ब्रह्मविपश्चिच्छब्दाभ्यां  
विवृतत्वाच्चेति संक्षेपः । तथा चैतादृशं ब्रह्म वाञ्छितप्रदानेन ते  
मुदा प्रीतयेऽस्त्वत्याशीर्वचनम् ।

इति श्रीमद्भुनाथात्मजगोस्वामिश्रीब्रजरायविरचितो  
ब्रह्मवादः समाप्तिमगमत् ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीगोपीजनवलभाय नमः ।

—००५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्मालायां  
श्रीमत्पुरुषोक्तमविरचितो  
भगवत्प्रतिकृतिपूजनवादः ।

सप्तमो मणिः ।

सर्वः सर्वान्तरो देवो यो गुरुः प्रतिमादिषु ।  
भक्त्या भक्तैर्विशेषेण पूज्यस्तं कृष्णमाश्रये ॥ १ ॥  
नन्विदमसङ्गतमिवाभाति । कुतः ।

‘स्थानतौल्यात्थितेः साम्यादवज्ञादिषु दोषतः ।  
निन्दनाचाऽन्यथा भक्तेस्तुल्यं सर्वत्र पूजनम्’ ॥ २ ॥

तथाहि—ब्रह्मवादिनां भगवान्सर्वात्मकः । विशिष्टाद्वैतवादिनां सर्व-  
शरीरविशिष्टः सर्वेत्तरः । केवलद्वैतिनां सर्वान्तर एव । शरीरं तु  
भिन्नमेव । मायावादिमते शरीराणां सर्वेषां कल्पितत्वात्सर्वाधिष्ठा-  
नम् । नानाविधानां शिवभागवतादीनां शिवादिरूप इति । वस्तु-  
स्वरूपविचारे तत्तन्मतानुसारेण सर्वेषां शरीराणां तौल्या ‘द्वाष्टा-  
दाशा ब्रह्ममे कितवा उतेति’ श्रुतौ । ‘विद्याविनयसम्पन्ने ब्राह्मणे  
गवि हस्तिनि । शुनि चैव श्वपाके च पण्डिताः समदर्शिन्’  
इति गीतायां ‘स्त्र्योग्निर्ब्राह्मणा गावो वैष्णवः खं मरुजलम् ।

भूरात्मा सर्वभूतानि भद्र पूजापदानि म' इत्येकादशेऽन्यत्र च  
सामान्यत एव निर्देशेनापि तन्निश्चयाच्च, न कोऽपि कापि विशेषः ।

किञ्च । अन्तर्यामिब्राह्मणे 'यः पृथिव्यां तिष्ठन्यः पृथिवीमन्तर' इत्यादिना पृथिव्यादिष्वात्मान्तेषु तुत्यतयैवाऽन्तरत्वश्रावणात् । 'अप्स्वग्नौ हृदये सूर्ये स्थण्डिले प्रतिमासु च । शालग्रामे च चक्राङ्के पटे मुंद्रासु देवताः । नित्यं सन्ति हिरण्ये च ब्राह्मणेषु च गोषु चेति स्मृत्यर्थसारेऽपि तुत्यतयैव सन्निधानकथनाच्च । अन्तर्यामित्वेन स्थितौ देवतान्तरवदावेशप्रकारेण वा तेन तेन रूपेण भगवतः स्थितौ न कोऽपि विशेषः । न चाऽचारमाधवे-  
र्चनं सम्प्रवक्ष्यामि विष्णोरमिततेजसः । यत्कृत्वा मुनयः सर्वे परं निर्गुणमाम्बुयु'रिति परमफलार्थम् । अप्स्वग्नौ हृदये सूर्ये स्थण्डिले प्रतिमासु च । पटस्वेतेषु हरेः सम्यगर्चनं मुनिभिः स्मृतम् । अग्नौ क्रियावतां देवो दिवि देवो मनी-पिणाम् । प्रतिमास्वल्पबुद्धीनां योगिनां हृदये हरिः । तस्य सर्वगतत्वाच्च स्थण्डिले भावितात्मना'मित्याग्नेये तं तं प्रति विशेषतः स्थितिकथनान्न स्थितेस्तौत्यमिति शङ्क्यम् । तस्य तस्य तत्र तत्र श्रद्धासद्भावात्तस्याः फलमुखाङ्गत्वेन फलशैश्यार्थं तदतिशयोत्पादनाय तेथा कथनात् । तावताऽपि३ साम्यावाधात् । अन्यथा सर्वगतत्वाच्चेति विशेषणवैयर्थ्यप्रसक्तेः ।

किंच । यद्येवं नाङ्गीक्रियते तदोत्कृष्टस्यैव पूज्यत्वादेकत्र विशिष्यार्चतोऽन्यत्राऽवज्ञादावपि दोषाऽभावप्रसङ्गः । 'अहं सर्वेषु

१-श्रद्धायाः । २-तं तमधिकारिणं प्रति स्थितिविशेषकथनात् । ३-चेति ख-पुस्तकम् ।

भूतेषु भूतात्माऽवस्थितः सदा । तमवज्ञाय मां मर्त्यः कु-  
 रुतेऽर्चाविडम्बनम् । ‘अहमुच्चावचैर्द्रव्यैः क्रिययोत्पन्नया-  
 ऽनवे । नैव तुष्येऽर्चितोऽर्चायां भूतग्रामावमानिनः ।’ ‘म-  
 नसा सर्वभूतानि प्रणमेद्वहु मानयन् । एतेषु जीवक-  
 लया प्रविष्टे भगवानितीत्यादिजातीयाऽनेकपुराणवाक्यविरो-  
 धापत्तिश्च स्यात् । किंच । यो मां सर्वेषु भूतेषु सन्तमात्मान-  
 मीश्वरम् । हित्वाऽर्चां भजते मौद्याऽन्नसन्येव जुहोति स’  
 इत्यादिष्वन्यथा भजनस्य निन्दनात् । ‘यस्यात्मबुद्धिः कुणपे त्रि-  
 धातुके स्पर्धा कलत्रादिषु भौम इज्यधीः । यस्तीर्थबुद्धिः  
 सलिले न कर्हिंचिज्जनेष्वभिज्ञेषु स एव गोखर’ इति योगे-  
 श्वरान्प्रति दशमस्कन्धीये भगवद्वाक्ये तावशबुद्धेः पूजकस्यापि  
 निन्दनाच्च । अतः पूजा सर्वत्र समैवोचिता । न तु प्रतिमादिविशे-  
 षेणाऽन्यत्र न्यूनत्वेनेति । अथारम्भदशायामेवम्भावस्याऽशक्यत्वाद-  
 शक्योपदेशत्वं विभाव्यते । तदापि पुरुषेषु ब्राह्मणेषु साधुषु स्थिते-  
 राधिक्यमङ्गीकार्यम् । ‘एकद्वित्रिचतुःपादो बहुपादस्तथाऽपदः ।  
 बहूच्यः सन्ति पुरः सृष्टास्तासां मे पौरुषी प्रिये’त्येकादशे । ‘न  
 ब्राह्मणान्मे दयितं रूपमेतच्चतुर्भुजम् । सर्ववेदमयो विप्रः सर्व-  
 देवमयो ह्यहम् । तस्माद्वलं ऋषीनेतान्त्रहस्ताऽच्छद्याऽर्चय । एवं  
 चेदर्चितोऽस्म्यद्वा नान्यथा भूरिभूतिभिरिति श्रुतदेवं प्रति ।  
 ‘न ह्यम्मयानि तीर्थानि न देवा मृच्छलामयाः । ते पुनन्त्युरु-  
 कालेन दर्शनादेव साधवः । भजन्ति ये यथा देवान्देवा  
 अपि तथैव तान् । छायेव कर्मसचिवाः साधवो दीनवत्सला’-  
 इत्यकूरं प्रति च भगवद्वाक्यात् । नारदं प्रति श्रीवसुदेववाक्याच्च ।

न चैवं सति गुरावपीतरसाम्यापातात्तदाधिक्यबोधकानां ‘यस्य  
देवे परा भक्तिर्था देवे तथा गुरोै। तस्यैते कथिता ह्यर्थाः  
प्रकाशन्ते महात्मन’ इत्यादि श्रुतीनां ‘गुरोै वसति यस्त्वन्य-  
माश्रयेत्पूजयेत्कुर्धीः । न तस्य क्लेशनिस्तारो वर्तते मुनिसत्त-  
मे’ति । ‘तस्मात्सर्वप्रयत्नेन गुरुमेव प्रसादयेत् । अभेदेनार्च-  
येद्यस्तु स भक्तिफलमामुया’दिति । ‘यत्र यत्र परीवादो मात्स-  
र्याच्छ्रूयते गुरोः । तत्र तत्र न वस्तव्यं निर्यायात्संसरन्हरिम् ।  
यैः कृता च गुरोर्निन्दा विभोः शास्त्रस्य नारद । नाऽपि तैः  
सह वस्तव्यं वक्तव्यं वा कथञ्चनेति वाराहविष्णुरहस्यपञ्चरात्र-  
स्मृतीनां ‘सोऽहं भगवतो विदेशान्ददामि मां चापि सह दास्या-  
ये’ति गुरावात्मसर्पणबोधिकायाः श्रुतेः । ‘इयदेव हि संच्छिष्यैः  
कर्तव्यं गुरुनिष्कृतम् । यद्वै विशुद्धभावेन सर्वार्थात्मार्पणं  
गुरा’विति ‘एतावत्यात्मजैर्वर्त्तकार्या ह्यपचितिर्गुरा’विति तृती-  
यस्कन्धोक्तेश्च विरोधः शङ्कनीयः । तत्र स्वोपकारकत्वोपाधिं धर्मा-  
धिक्यं चादाय तथा बोधनात् । ‘त्वं हि नः पिते’त्यादि श्रुतेः ।  
‘नैवोपयन्त्युपचितिं कवयस्तवेश ब्रह्माऽयुषापि कृतमृद्धमुदः  
स्मरन्तः । योऽन्तर्वहिस्तनुभृतामशुभं विधुन्वन्नाचार्यचैत्यवपुषा  
स्यगतिं व्यनक्ति’ इत्येकादश उद्धववाक्यात् । ‘ज्ञानी प्रियत-  
मोऽतो मे ज्ञानेनासौ विभार्ति मा’मिति भगवद्वाक्याच्च तथा  
निश्चयात् । तावता स्वरूपेऽतिशयाऽसम्भवात् । प्रतिमापूजनन्त्व-  
सङ्गतमेव । ‘न तस्य प्रतिमाऽस्ती’तीति श्रुत्या ब्रह्मप्रतिमानिषेधात् ।

अथेदानीं पूर्वोक्ताधिकारादपि जघन्याधिकार इत्यशक्योपदेश-  
त्वमेतस्याऽपि विभाव्यते, तदापि शबलस्य प्रतिमां स्वीकृत्य 'शिवं  
भास्करमग्निं च केशवं कौशिकीमपि । मनसाऽनर्चयन्याति  
ब्रह्मलोकादधोगति'मित्यादि पञ्चायतनपूजाविधायकवाक्यैः पञ्च-  
स्खपि तौत्यं वोध्यम् । यत्पुनरेतदन्यतमस्य मध्ये स्थापनं तदपि  
तस्य तस्य तत्र तत्र श्रद्धातिशयप्रयुक्तमितिवाक्यान्तरादवसीयते ।  
अन्यथा सर्वेषामेव नियमेनैकस्या एव देवताया मूर्तेर्मध्ये स्थापन-  
मुक्तं स्यात् । अतो वस्तुविचारे सर्वत्र स्थितिविचारेऽवादिषु सम-  
स्तचेतनेषु वाऽधिक्यविचारे पुरुषेषु ब्राह्मणेषु साधुष्वाधुनिका-  
धिकारविचारे पञ्चायतनेषु तौत्यात्केवलश्रीकृष्णप्रतिमायामेव पूजनं  
न प्रामाणिकपदवीमधिरोहुमर्हतीति प्राप्ते । अत्रोच्यते ।

स्थानस्थित्योः समत्वेऽपि तद्वर्मादेविंचारतः ।

गुरौ मूर्तौ विशेषोक्तेः पूजासाम्यं न युज्यते ॥ १ ॥

यदायुष्मता स्थानसाम्यमुक्तं तत्तु ब्रह्मवादाऽनुसारेणाऽनुजानीमहे ।  
शेषेषु वादेषु यथायथं, स्वल्पतदधिकाऽनेकश्रुतिविरोधेनोत्तरोत्तरम-  
पकर्षस्याऽकारेषु सूचितत्वात् । तथाहि । मायावादिमत 'इन्द्रो  
मायाभिरित्यादिवाक्याभासं, कार्यस्य जडत्वादिना तत्कारणमपि  
ताद्वगेवानुमातव्यमिति युक्त्याभासं चाऽश्रित्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मणि कल्पि-  
तत्वाऽङ्गीकारेण शुक्तिरजतकल्पत्वा 'त्सर्वं खल्विदं ब्रह्म' 'इदं सर्वं  
यद्यमात्मे'त्यादीनां सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वबोधिकानां 'ऐतदात्म्य-  
मिदं सर्वं तत्सत्यं' 'सत्यं चानृतं च सत्यमभवत्' 'यदिदं किंच  
तत्सत्यमित्याचक्षत' इत्यादीनां प्रपञ्चसत्यत्वबोधिकानां निर्गुण-

स्योपादानत्वाऽनज्ञीकारेण 'यथा सौम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृण्मयं विज्ञातं स्या' दित्यादीनां कारणताप्रकारबोधिकानां 'यतो वा इमानी' त्यादीनां निर्गुणमेव ब्रह्म प्रकृत्य पठितानां ब्रह्मकारण-त्वबोधिकानां श्रुतीनां तदुपवृंहणानां 'तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः' 'आत्मकृतेः परिणामा' दित्यादीनां न्यायानां विरोधात् । तथा निर्गुणमेव प्रकृत्य पठिताना 'मेष आत्मा अपहतपात्मा विजरो विमृत्युर्विजिघत्सोऽपिपासः' 'सत्यसंकल्पः' 'स वा अयमात्मा सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः' 'सर्वस्याधिपतिः सर्वमिदं प्रशास्ती' त्यादीनां शरीरादिदोषनिषेधमुखेन निर्दुष्टदात्मकब्रह्मस्वरूपनिर्दोषतदुण्ठन्प्रतिपादकानां सोपवृंहणन्यायानां निराकारत्वाङ्गीकारेणोपासनस्य कल्पितत्वाङ्गीकारा 'तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासत' इत्यादीनां निर्गुणोपास्यत्वबोधकानां लक्ष्यत्वाङ्गीकारेणाऽन्यासां च किम्बहुनोपास्यानानां काल्पनिकत्वाङ्गीकारेणाऽनेकश्रुतिविरोधाच्चात्यन्तमपकर्षात् ।

भेदवादिमते चाऽद्वैतसमवायित्वकारणताप्रकारबोधकानां प्रपञ्चविशेषमायिकत्वबोधकानां विरोधेनाऽन्यासामविरोधेन ततोऽल्पापकर्षात् । विशिष्टाद्वैतवादिमते च सर्वरूपत्वबोधकश्रुत्यतिरिक्तश्रुत्यविरोधेन ततोऽप्यल्पापकर्षात् ।

ब्रह्मवादे तु ब्रह्मण उभयव्यपदेशाधिकरणन्यायेन विरुद्धधर्मश्रयतयाऽचिन्त्यानन्तमहिमत्वेन कस्या अपि श्रुतेर्विरोधाऽभावेन सर्वत उत्कर्षात्तदनुसरणस्यैवौचित्यात् । तथैवाऽन्तर्यामिब्राह्मणाद्यनुरोधेन स्थितिसाम्यमप्यनुजानीमहे । यत्पुनः सर्वत्र पूजासाम्यं भवता

प्रतिपादितं तत्तु न मूष्यामहे । पूजायास्तत्त्वमत्भेदेन भगवद्भक्ति-  
भगवत्तोषचित्तशुद्धिकारणत्वाद्यथाशास्त्रं तत्करण एव ततः फलसि-  
द्धेनिश्चये पूर्वोक्तवाक्येषु पुरुषादौ भगवत्प्रियत्वोपाधेराधिक्यात् ।  
श्रुतदेवं प्रति वाक्ये च ब्रह्मार्षिपूजायाः स्वपूजासाकल्यफलकतावो-  
धनादिदानीं भगवदागमनादीनां तत्पूर्वोक्तरपूजयोः प्रतिमादिविष-  
यकत्वस्यैव सिद्ध्या तदाधिक्यस्यैव लाभादकूरं प्रति वाक्ये शीघ्रफ-  
लकत्वोपाधेर्नारदं प्रतिवाक्ये च दीनवत्सलत्वोपाधेराधिक्याद्गुरावा-  
धिक्यस्य भगवत्वैवोपपादितत्वाच्च । तथा 'सूर्ये तु विद्यया त्रय्या  
हविषाग्नौ यजेत माम् । आतिथ्येन तु विप्राग्न्ये गोष्वङ्ग यव-  
सादिना । वैष्णवे वन्धुसत्कृत्या हृदि खे ध्याननिष्टया ।  
वायौ मुख्यधिया तोये द्रवैस्तोयपुरस्कृतैः । स्थंडिले मत्रहृ-  
दयैर्भौर्गैरात्मानमात्मनि । क्षेत्रज्ञं सर्वभूतेषु समत्वेन यजेत मा'-  
मिति तत्र तत्र प्रकारवोधनेन वस्तुस्थितिसाम्ययोः पूजासाम्याऽप्र-  
योजकत्वस्य सिद्धत्वात् । तादृशबुद्धिमात्रेणैवाऽवज्ञादिदोषपरिहार-  
सिद्धौ तेषामपि पूजासाम्याऽप्रसञ्जकत्वाच्च ।

एवं पूर्वोक्तहेतूनामन्यथासिद्धत्वे पूर्वोक्तप्रमाणसिद्धप्रियत्वोपका-  
रकत्वादिविचारेण गुरौ प्रतिमायां च विशेषतः पूजा कायैव । न  
च प्रतिमास्थले विप्रतिपत्तव्यम् । 'न तस्य प्रतिमाऽस्तीति' श्रुतेः  
साम्यनिषेधपरत्वात् । 'न तस्येशे कश्चन, तस्य नाम महद्यशः'  
'न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यत' इति श्रुत्यन्तरेण तथा निर्ण-  
यात् । वैशम्पायनसहस्रनामव्याख्यायां शंकराचार्यैरपि तथा  
व्याख्यानात् । गुणातीतस्य साकारतायाः 'कृतस्नः प्रज्ञानधन'

इति श्रुतौ कृत्सपदाऽन्यथानुपपत्त्या प्रथम एव वादे साधितत्वात् । ‘शिलाबुद्धिर्न कार्या च तत्र नारद कर्हिचित्’ । ‘ज्ञानानन्दात्मको विष्णुर्यत्र तिष्ठत्यचिन्त्यकृत्’ । ‘तीर्थक्षेत्रस्थिते विष्णौ शिलाबुद्धिं करोति यः । स याति नरकं धोरं पुनरावृत्तिवर्जितम्’ । ‘अत्र सामान्यतो मूढा हैतुकाः पापबुद्धयः । प्रतिमेति विकल्पन्ते दृष्टाऽनन्दात्मकं वपु’रिति स्कान्दसह्याद्रिखण्डोत्तरसंहितास्थपांडुरंगमाहात्म्यवचनादपि तन्निर्णयात् ।

उत्कलखण्डे च पुरुषोत्तममाहात्म्ये—‘अदो यहारु पुवत्’ इति मंत्रस्य दारुब्रह्मपरत्वेन, व्यासचरणैर्वेदभाष्ये च विद्यारण्यस्वामिभिर्व्याख्यानात् । वायवीयादिषु गयामाहात्म्ये गदाधरजनार्दनादिस्वरूपाणामनुभवसाक्षिकस्य माहात्म्यदर्शनाच्च । न चानादिसिद्धासु देवादिकृतासु न विप्रतिपद्यामहे । वाचनिकत्वात् । तावता कथं सर्वत्राऽविप्रतिपत्तिरिति शङ्क्यम् । एकादशस्कन्धे सर्वत्रैवाऽविशेषेण तथा प्रतिपादनात् । ‘महापुरुषमभ्यर्चेन्मूर्त्याऽभिमतयाऽत्मन्’ इति जनकं प्रति योगेश्वरवाक्यात् । सप्तविंशाध्याये भगवतापि निःश्रेयसार्थं महता प्रबन्धेन तद्विस्तारभूतस्य प्रतिमापूजनरूपक्रियायोगस्यैवोपासकार्थं प्रतिपादनात् । तत्र ‘मद्चार्चं संप्रतिष्ठाप्ये’ति ‘उद्वासाऽवाहने न स्तः स्थिरायामुद्भवार्चने’ । अस्थिरायां विकल्पः स्यात्स्थण्डिले तु भवेद्यमि’त्यादि वाक्यदर्शनेऽनादिप्रतिमाया वक्तुमशक्यत्वात् । एकादशोऽध्यायेऽपि ‘भक्तिस्त्वय्युपयुज्येत कीदृशी सद्भिरादते’ति सदावृताया भगवदुपयोगिन्या भक्तेः प्रश्ने, ‘मल्लिङ्गमद्वक्तजनदर्शनस्पर्शनार्चन’मित्यादिना ‘गीतताण्डववादित्रगोष्ठीभिर्मदृहोत्सवः । यात्रा वलिविधानं

च सर्ववार्षिकपर्वसु । वैदिकी तात्रिकी दीक्षा मदीयत्रत्वारणम् । ममार्चास्थापने श्रद्धा स्वतः संहत्य चोद्यमः । उद्यानोपवनाक्रीडपुरमन्दिरकर्मणि । सम्मार्जनोपलेपाभ्यां सेकम-एडलवर्तनैः । गृहशुश्रूषणं मह्यं दासवद्यदमायया । अपि दीपावलोकं मे नोपयुक्त्यान्निवेदितम् । यद्यदिष्टतमं लोके यज्ञातिप्रियमात्मनः । तत्तन्निवेदयन्मह्यं तदानन्त्याय कल्पत् इत्यन्तैस्तस्या एव भक्तार्थमपि महता प्रपञ्चेन कथनात् ।

अष्टविंशेऽध्याये ब्रह्मवादे सम्यक् प्रतिपादिते तदनुगुणजडचर्याः सम्यवुद्धेश्वानधिकारं वुध्वोनत्रिंशे श्रीमदुद्धवेनोपायान्तरे पृष्टे 'हन्त ते कथयिष्यामी'त्यादिना पुनस्तस्या एवोक्तेश्व । अतो भक्तोपासकज्ञानिभेदेन त्रिविधानामप्यधिकारिणामर्थे तस्या एवोक्तत्वात्त्राऽनादिप्रतिमाप्रतिपादकपदवाक्याभावादविशेषस्यैव प्रतीतेन शङ्कालेशोऽपि ।

ननु प्रतिमासु भगवतो नान्तर्यामिरूपेण स्थितिः । अन्तर्यामिब्रह्मणे शरीरत्वेन तदगणनात् । न वा जीवरूपेण । चैतन्यादर्शनात् । नापि विभूतिरूपेण । तास्वप्यसङ्घानात् । न च 'नान्तोऽस्ति मम दिव्याना'मिति वाक्यादसङ्घानेऽप्यदोष इति वाच्यम् । विभूतिप्रसिद्ध्यभावात् । तथापि 'प्राधान्यतः कुरुश्रेष्टे'ति वाक्यान्तासु प्राधान्याभावेनाऽप्रयोजकत्वाच्च । किन्तु सन्निधानाऽपरपर्याया वन्हेरयसीवावेशरूपा वाच्या । सापि न सार्वदिकी प्रतिष्ठावाहनादिवोधकशास्त्रवैयर्थ्यापत्तेः । 'खण्डिते स्फुटिते दग्धे अष्टे मानविवर्जिते । यागहीने पशुस्पृष्टे पतिते दुष्टभूमिषु । अन्यमत्राचिंते चैव पतितस्पर्शदूषिते । दशस्वेतेषु नो-

चक्रः सन्निधानं दिवौकस' इति ब्राह्मे निमित्तवशादसन्निधान-  
स्याप्युक्तत्वात् । 'खण्डिता स्फुटिता दग्धा यस्मादर्चा भयावहा ।  
तस्मात्समुद्धरेत्तां तु पूर्वोक्तविधिना नर' इति पञ्चरात्रे जीर्णोद्धा-  
रस्याप्युक्तत्वाच्च । 'दशपञ्चाङ्गुला मुख्या मध्यमा द्वादशाङ्गुला ।  
अष्टाङ्गुलाऽधमा प्रोक्तान्यूनाधिक्यं न कारयेत् । प्रतिष्ठा  
विफला तस्य पूजनं तस्य निष्फलम् । मानाङ्गुलिविहीना तु  
प्रतिमा यत्र तिष्ठति' इति गौतमीयतत्रे लक्षणवैकल्येऽपि प्रति-  
ष्ठावैकल्यकथनाच्च ।

एवं सति प्रतिमापेक्षया शालग्रामादिपूजनमेव ज्यायः ।  
नित्यसन्निधानादिति चेत् । प्रतिमायामपि तौत्यात् । विष्णुधर्मो-  
त्तरतृतीयकाण्ड आवाहनप्रयोजनाध्याये 'विष्णुः सर्वगतो देवो  
महद्योऽपि महत्तरः । सूक्ष्मेभ्यश्चाति सूक्ष्मस्तु सर्वव्यापी  
जगन्मयः । नास्ति किञ्चिज्जगत्यस्मिन् यत्र नास्ति जनार्दनः ।  
सदसच्च महाभाग तेन व्याप्तं महात्मना । आवाहनेन किं  
कार्यं तस्य सर्वगतस्यत्वं' ति राजा( वज्रेण )पृष्ठे 'आवाहनमथा-  
त्रापि क्रियते यज्जगत्पतेः । नित्यसन्निहितस्यापि सर्वत्र परमे-  
ष्टिनः । केवलं कारणं तत्र स्वमनस्तुष्टिकारणम् । आवाहितो  
मया देवस्तत्र सन्निहितोऽपि चेति मार्कण्डेयेन तथा निर्णीति-  
त्वात् । न च प्रतिष्ठावाहनादिवोधकशास्त्रवैयर्थ्यापत्तिः । मन्दमध्य-  
मानुपासकांच प्रति बौद्धसन्निधानार्थत्वेन सार्थक्यात् । एवमेव  
खण्डितत्वादीनामसन्निधायकत्वाभावेऽपि जीर्णोद्धारबोधकस्य 'खण्डि-  
ता स्फुटिता दग्धा यस्मादर्चा भयावहा । तस्मात्समुद्धरेत्तां तु

पूर्वोक्तविधिना नर' इति पञ्चरात्रस्मरणस्यापि तान्प्रत्येव सार्थ-  
कत्वं ज्ञेयम् । 'खण्डिता स्फुटित' इति वाक्ये दिवौकःपदबहु-  
वचनाभ्यां भगवद्व्यतिरिक्तविषयत्वनिश्चयाच्च ।

नन्वेवं सति 'यः शूद्रस्थापितं लिङ्गं विष्णुं वा विनमे-  
द्विजः । स याति नरकं घोरं यावदाभूतसंपूर्वमि'ति । 'यः  
शूद्रेणार्चितं लिङ्गं विष्णुं वा विनमेन्नरः । न तस्य निष्कृतिर्दृष्टा  
प्रायश्चित्तायुतैरपी'ति । 'नमेयः शूद्रसंस्पृष्टं लिङ्गं वा हरि-  
मेव वा । स सर्वयातनाभोगी यावदाचन्द्रतारकमि'ति स्कान्द-  
नारदीयादिवाक्येषु शूद्रकृतस्थापनार्चनस्पर्शादौ नमने दोषवोधनस्य  
का गतिरिति चेत् । न । उक्तैव । न चात्र विनिगमकाभावः  
शङ्क्यः । ज्ञानाधिकारिणः सर्वत्र भगवद्भावं हृदि कृत्वैव विष्णुधर्मो-  
क्तप्रश्नोत्तरवाक्ययोः सर्वगतनित्यसन्निहितपदकथनात् ।

नन्वेवं सति सर्वत्र तौत्यालतिमायां को विशेष इति चेत् । न ।  
नृसिंहरूपेण प्रलहादमिव जगन्नाथरूपेणेन्द्रद्युम्नादीनिवैनमनेन रूपेणो-  
द्धरिष्यामितीच्छया प्रादुर्भूतत्वमेव विशेषं जानीहि । न चात्र  
शिल्पक्रियापि व्याप्रियत इति कथमिच्छाकारोऽवधेय इति शङ्क्यम् ।  
श्रीजगन्नाथदृष्टान्तेनैव तस्या अपि प्रकारविशेषतयेच्छाशरीर-  
प्रवेशस्य साधितत्वेन दत्तोत्तरत्वात् । न चात्र तथेच्छाकारे माना-  
भावः शङ्क्यः । ऊनत्रिंशाध्यायस्थसन्दर्भसिद्धत्वात् । 'येनाञ्जसा  
पुमान्सिद्धेत्तन्मे ब्रूह्यञ्जसाऽच्युते'ति प्रश्नोत्तरत्वेन स्वधर्मात्मक-  
पूजनस्यानुवादेन तथा निश्चयात् । नन्वम्बवग्निसूर्यगोब्राह्मणानां  
हिरण्यस्य च साधारण्यान्माऽस्तूक्तो विशेषः । स्थण्डिलेऽपि बहूपचा-  
रानुक्तेर्मास्तु सः । तथापि शालग्रामचक्राङ्कपटमुद्रास्वाधिक्यस्य

वचनत्वात् (?) । हृदये च ध्याननिष्ठया सर्वेषामुपचाराणां कर्तुं शक्य-  
त्वात्, ध्यानस्य च ज्ञानत्वेन, ज्ञानसमानाकारत्वेन वा, ज्ञानकोटि-  
पातित्वात्, 'श्रेयान् द्रव्यमयाद्यज्ञानयज्ञः परंतपे' त्यनेन तत्स्तु-  
तेश्च शालग्रामादौ वा द्रव्येण हृदि वा ध्यानेन पूजा कार्या, न तु  
प्रतिमायामेवेत्याग्रहः कार्य इति चेत् । मैवम् । ज्ञानयज्ञस्य श्रेयस्त्वे-  
ऽप्यत्र तथात्वाऽभावात् । अज्ञसा सिद्ध्यर्थं द्रव्ययज्ञस्यैवाऽत्रोक्तत्वात् ।  
'पृथक् सत्रेण वा मह्यं पर्वयात्रामहोत्सवान् । कारयेन्नृत्य-  
गीताद्यैर्महाराजविभूतिभिरि' त्यादिवाक्यैस्तथानिश्चयात् । हृद-  
येऽपि मनोमर्यां प्रतिमां कृत्वैव तत्करणे तस्या आवश्यकत्वाच्च ।  
शालग्रामादिष्वसाधारणत्वस्य शक्यवचनत्वेऽपि भवता तदनुक्तेना-  
नावासोलङ्कारोपचाराणामशक्यत्वाद्यथाकथञ्चित्करणेऽपि तत्त्वदेशेषु  
तस्य तस्यादर्शनेन तथाङ्गीकारबुद्ध्यनुदयात्साकारस्य परब्रह्मणस्तत्र  
ध्यानसौकर्याभावात्प्रतिकृतौ च तस्य सौकर्याद्वन्हिवदावेशेन वहि-  
स्तत्तदवयवानां सत्त्वे तेषु साक्षादेव तत्तदुपयोगाद्वगवता तदुक्तेश्च  
तदाग्रहस्यैवौचित्यात् ।

नन्वस्त्वेवं तथाप्यल्पबुद्ध्याधिकारत्वमेव तस्येति चेत् । किं  
तावता । अपकर्ष एवेति चेत् । न । महारोगग्रस्तस्वास्थ्यसम्पाद-  
करुच्युत्पादकौषधवदल्पबुद्धीनामपि फलसाधकत्वेन सुकरत्वेन चो-  
त्कर्षस्यैव सिद्धेः । 'पूजनं प्रतिमायां तूत्तमं परिकीर्तितमि' ति  
कालनिर्णयदीपिकास्थविष्णुधर्मवाक्य उत्तमत्वस्य कण्ठत एवोक्तेः ।  
'प्रातर्मध्यन्दिने सायं विष्णुपूजां समाचरेत् । यथा सन्ध्या  
तथा नित्या विष्णुपूजा स्मृता बुधैः । अशक्तौ विस्तरेणैव  
प्रातः संपूज्य केशवम् । मध्यान्हे चैव सायं च पुष्पाङ्गलि-

मपि क्षिपेत् । मध्यान्हे च विस्तरेण संक्षेपेणाऽथवा हरिम् । संपूज्य भोजनं कुर्यादन्यथा नरकं ब्रजेदि'ति तत्रैव नारदीये कर्मिणामपि नित्यत्वोक्तेश्च । न चेदमवैदिकपरमिति वाच्यम् । विनिगमकाऽभावात् । स्मृत्यर्थसारे 'नित्यं सन्ती'ति वाक्योक्तरं 'पौरुषेण च सूक्तेन गायत्र्या प्रणवेन वा । तद्विज्ञैरेव वा मत्त्वैरर्चयेद्वुर्बनुज्ञये'ति वाक्येन वैदिकत्वस्यैव स्फुटीभावाच्च । न च नित्यस्य प्रत्यवायप्रागभावपरिपालनमात्रार्थत्वात्कर्मिणः प्रति पूर्वोक्तदृष्टान्तो न युज्यत इति शङ्क्यम् । 'श्रुतिस्मृती ममैवाज्ञे' इति वाक्याद्विधेनियोगार्थताया एवौचित्यात् । तदकरणे राजदण्डवत्प्रत्यवायस्य तत्करणे तद्वदेवत्वस्य शक्यवचनत्वेन नित्यस्य तावन्मात्रार्थताया अप्रयोजकत्वात् । अन्यथा यावज्जीवाधिकारकाग्निहोत्रादौ स्वर्गाद्यभावप्रसक्तेस्तद्वोधकस्वर्गकामादिपदवैयर्थ्यप्रसक्तेश्च ।

न च 'यो मां सर्वेषु भूतेषु सन्तमात्मानमीश्वरम् । हित्वा-ऽर्चा भजते मौद्याद्दसन्येव जुहोति स' इत्यादि तृतीयस्कन्धोक्तनिन्दाया निर्विषयत्वापत्तिरिति वाच्यम् । 'अर्चादावर्चयेद्यो मां पृथगभावः स राजस' इत्यादि जातीयवाक्योक्तपृथगभावपूजायां सावकाशत्वात् । प्रकरणेन वाक्यस्याऽवरुद्धत्वात् । तत्र 'भक्तियोगो वहुविधो मार्गभास्मिनि भाव्यते । स्वभावगुणमार्गेण पुंसां भावो विभिन्नत' इत्युपक्रमे भक्तिमार्गस्य नानात्वं प्रतिज्ञाय 'अभिसन्धाय यो हिंसां दम्भं मात्सर्यमेव वे'त्यादित्रिभिर्नवविधसगुणभक्तेरेव निरूपणात् । 'मौद्या'दिति विशेषेणाऽप्रामाणिक्यमेव तथात्वव्यञ्जनाच्च । अन्यथा 'अर्चादावर्चयेत्तावदीश्वरं

मां स्वकर्मकृत् । यावन्न वेद स्वहृदि सर्वभूष्टेववस्थितमि'ति  
कालनियमवैयर्थ्यप्रसक्तेश्च ।

एतेनैव 'अर्चायामेव हरये पूजां यः श्रद्धयेहते । नं तद्भ-  
क्तेषु चान्येषु स भक्तः प्राकृतः स्मृत' इत्यपि व्याख्यातं ज्ञेयम् ।  
एकत्र पूजाकरणेनाऽन्यत्र तदज्ञानेनाऽज्ञानित्वस्याऽर्चाऽच्युयोर्भेदनि-  
देशेन, पातित्रत्यधर्मभिन्नत्वस्य च स्फुटीकरणेन पृथग्भावत्वस्य तत्र  
बोधनात् । तथैव 'गोखर' इति वाक्येऽपि देहात्मवुच्चादिभि-  
रनभिज्ञत्वस्यैव बोधनान्न कोऽपि शङ्कालेशः ।

इदमपि कर्माधिकृतविचारेणोक्तम् । ज्ञानाधिकृतविचारे तु  
'चतुर्विधा भजन्ते मामि'त्यत्र चतुर्णां सुकृतित्वकथनात् । तत्रापि  
जिज्ञासोः पूर्वं ज्ञानार्थं, पश्चाच्च जाते ज्ञानेऽतिशयेन भजनात् ।  
प्रकृते च 'तस्माद्गुरुं प्रपद्येत जिज्ञासुः श्रेय उत्तममि'ति 'अजि-  
ज्ञासितमद्भूमो गुरुं मुनिमुपावजेदि'ति योगीश्वरैर्भगवता चोप-  
क्रमे तादृशस्यैवाधिक्रियमाणत्वान्न निकर्षसम्भावनापि । 'यावत्सर्वेषु  
भूतेषु मद्भावो नोपजायते । तावदेवमुपासीत मनोवाक्याय-  
वृत्तिभिरि'ति भगवता सर्वत्र ब्रह्मभावोदयाऽवध्यस्यैवाऽवश्यक-  
त्वकथनाच्च । न चाग्रे त्यागप्राप्या निकर्ष इति वाच्यम् । साधना-  
न्तरेऽपि तौत्यात् । प्राप्ते फले साधनमात्रस्यैव त्यागात् । विवक्षित-  
भक्तयाधिकृतविचारे तु सुतरां न तत्सम्भावना । 'मद्गुणश्रुतिमा-  
त्रेण मयि सर्वगुहाशये । मनोगतिरविच्छिन्ना यथा गङ्गाम्भ-  
सोऽम्बुधौ । लक्षणं भक्तियोगस्य निर्गुणस्याप्युदाहृतम् ।  
सालोक्यसार्थिसामीप्यसारुप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृण्ह-

नित विना मत्सेवनं जनाः । स एव भक्तियोगाख्य आत्य-  
न्तिक उदाहृतः । येनातिव्रज्य त्रिगुणं मद्भावायोपपद्यत् इति  
लक्षणकभक्तिद्वयान्यतरार्थिनामपि 'निषेविता निमित्तेने'त्यादि-  
नोच्यमानेषु 'मद्भिष्ण्यदर्शनस्पर्शपूजास्तुत्यभिवादनैः । भूतेषु  
मद्भावनया सत्वेनाऽसङ्गमेन चेत्यन्तेन तृतीयस्कन्धेऽपि धिष्ण्य-  
पूजादीनामेवोक्तत्वात् । ऊनविंशेऽध्याये 'पुनश्च कथयिष्यामि  
मद्भक्तेः कारणं परमि'त्युपक्रम्य 'श्रद्धाऽमृतकथायां मे शश्वन्म-  
दनुकीर्तनम् । परिनिष्ठा तु पूजायां स्तुतिभिः स्तवनं मम ।  
आदरः परिचर्यायामि'त्यादिना 'एवं धर्मैर्मनुष्याणामुद्भवा-  
त्मनिवेदिनाम् । मयि संजायते भक्तिः कोन्योऽर्थोऽस्यावशि-  
ष्यत्' इत्यन्तेन पूर्वोक्तमुख्यभक्तियोगकारणत्वेनाऽस्यैवोक्तत्वात् ।  
ताहशस्य 'तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः । न  
ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहे'त्येकादशे भगवद्वाक्येन  
ज्ञानस्योपेक्षणीयत्वाच्चाल्पवुद्ध्यधिकारस्याऽदुष्टत्वात् ।

न चैकादशोक्तपूजायां निर्गुणादिपदाभावात् निर्गुणत्वमिति  
शङ्क्यम् । 'वनं तु सात्विको वासो ग्रामो राजस उच्यते ।  
तामसं द्यूतसदनं मन्त्रिकेतं तु निर्गुणमि'ति स्वस्थाने निर्गुणत्व-  
कथनेन सर्वगतस्य प्रतिमादिस्थितिं विनैकत्र निकेतस्य वक्तुमश-  
क्यत्वेन तदधिष्ठितमन्दिरत्वादेव निर्गुणत्वे तत्संबन्धिपूजाया निर्गु-  
णत्वस्याऽर्थादेव सिद्धत्वात् । अग्रिमे 'मत्सेवायां तु निर्गुणे'ति  
सेवाविषयकशङ्काया अपि निर्गुणत्वोक्तेश्च ।

अंतोऽल्पवुद्धीनामित्यत्र गद्वादिसमासेऽन्यस्मिन्वा व्यधिकरणपदे  
दोषो, न तु समानाधिकरणबहुत्रीहाविति निश्चयः । ननु भवत्वेवं

तथाप्याधुनिकानामेवंभावाऽभावात्कर्थं गुणातीतत्वं शक्यवचनम् । तथा सत्यस्त्येव दोष इति चेत् । सत्यमस्ति । परमुपदेशाऽननु-  
सरणे, न तु तदनुसरणेऽपि । ‘अहरहः सन्ध्यामुपासीते’ति  
विधिमजानतापि बालेन पित्रादेः शिक्षया कृतस्य सन्ध्यावन्दना-  
देवैधत्ववदुपदेशाऽनुसारेण तत्करणे भक्तिमार्गीयप्रथमसोपानत्वे-  
नाऽदोषात् । अतः पूजा तदधिकारिणोर्विवक्षितस्वरूपविचारे कथ-  
श्चिदपि न निकर्षसम्भावनेति दिक् ।

नन्वेवमस्तु । तथापि परमात्मावेशस्य प्रतिमान्तरे�पि तौत्याच्छ्री-  
कृष्णप्रतिकृतावेवाऽऽग्रहे बीजं न पश्याम इति चेत् । अत्रापि  
वदामः । सर्वासु प्रतिमासु परमात्मावेशो नैकेन रूपेण । तथा सति  
नानालिङ्गकप्रतिष्ठामन्त्रादीनां नानाकाराणां च वैयर्थ्यापत्तेः ।  
किन्तु ‘यदेकमव्यक्तमनन्तरूपमि’ति श्रुत्या ‘सहस्रपादेकमूर्द्धा’  
‘विश्वतश्चक्षुः’ ‘नृकेसरिविग्रहं’ ‘गोपरूपो हरिः साक्षादि’त्यादिषु  
नानारूपश्रावणेन च तासु तासु मूर्तिषु तेन तेन रूपेणाऽवेश  
इति निश्चीयते । तत्तदुपासनौत्कर्त्ये तत्र तत्र तत्तत्साक्षात्कारेण  
च । रूपाणि च न सर्वाणि तुत्यानि । ‘यो यो यां यां तनुं  
भक्त’ इत्यादिना फलपर्यन्तबोधकेन वाक्यन्त्रयेण तथा निश्चयात् ।  
तत्र ‘अथर्वशिरःशिखाध्यायिशतमेकमेकेन मन्त्रराजजापकेन  
तत्सममि’ति नृसिंहपूर्वतापनीये विद्यावदुत्कर्षमुखेन तद्विद्याप्र-  
तिपाद्यरूपस्य शिवरूपत उत्कर्षाङ्गास्कराङ्ग्योश्च ब्रह्मपुराणे ‘अन्यदे-  
वेषु या भक्तिरि’त्यादिनां शिवादपकर्षप्रतिपादनात् । गणपतिता-  
पनीये ‘अवैहि मां भार्गव वक्रतुण्डमनाथनाथं त्रिगुणात्मकं  
शिवमि’ति त्रिगुणात्मकत्वकथनात् । शक्तेस्त्रिगुणात्मकत्वस्य सुन्द-

रीतापनीयर्माकण्डेयपुराणादिषु सुप्रसिद्धत्वात्तन्मूर्तिषु तादृग्रूपेण,  
'कृष्णोऽयं कामदेवोऽयं वरेण्यं भर्ग उच्यते' इत्याद्युक्तविष्णु-  
ब्रह्मरूपस्यापि प्रकृतौ संक्रात्या शवलत्वात्तादृग्रूपेण श्रीमूर्त्तिविष्णु-  
चिच्छक्तिरूपेणैवाऽऽवेशः ।

तथा कल्पभेदेन शुद्धभगवदवतारविचारेऽपि श्रीभागवते पुरु-  
षावतारमुपक्रम्य 'आद्योऽवतारो यत्रासौ भूतग्रामो विभाव्यते' ।  
'एतन्नानावताराणां निधानं वीजमव्ययमि'त्यादिना 'एते चांश-  
कलाः पुंस' इति पुरुषांशत्वकथनाच्च, व्यन्तरित एवाऽऽवेशः ।  
तथा 'रामकृष्णाविति भुवो भगवानहररङ्गरम्' । 'वृष्णीनां  
वासुदेवोऽस्मि' 'वासुदेवो भगवतामि'त्यादिष्पूच्यत इत्यवतारविचारे  
कृष्णावतारेऽपि व्यन्तरित एव । अतो यो गीताद्युपदेशकर्त्ताऽक्ष-  
रादप्युक्तमः 'कृष्णस्तु भगवान् स्वयमि'त्यनेनोक्तस्तापनीये च  
तुरीयातीतत्वेनोक्तः स एव भक्तोद्धाराय प्रकटो यत्राऽऽविशति  
तत्राऽनन्तरितः । एवं सत्यवताराणां मध्ये श्रेष्ठोऽवतारः को भवि-  
तेत्यादिप्रश्नोक्तराभ्यां गोपालतापनीये कृष्णावतार एव श्रैष्ट्यप्रति-  
पादनात्तद्रूपप्रतिकृतावेव भगवानाविशति । भवति च सुवोध इत्ये-  
तदेव तादृशप्रतिकृत्याग्रहे वीजमिति जानीहि । वस्तुतस्तु तस्याः  
खरूपाऽनतिरिक्तत्वाद्गवतो विभुत्वाच्च, प्रभोस्तत्र भावनासौकर्यात्त-  
त्सहकृतया भक्तया तदनुग्रहाय शीघ्रमाविर्भाव इति गुराविवात्रा-  
प्युपकारकत्वमेव वीजम् । एवं च 'स मानसीन आत्मा जनाना-  
मि'ति श्रुत्या मनःसंबन्ध्येव भावौत्कृष्टे 'रसो वै स'इति  
श्रुत्युक्तरसरूपो यथा मनस्याविर्भवति तथा बहिरपि तत्र । न च  
वैयधिकरण्यात्तदनुपपत्तिः शङ्ख्या । चन्द्रोदयेन सागरोक्तरलत्ववदु-

पपत्तेः । ततोऽपि भावौत्कृत्येन विगाढसर्वात्मभावे 'स एवाधस्तादि'त्यादिश्रुत्युक्तरीत्या ब्रजभक्तानामिव सर्वत्रेति न किञ्चिदनुपपन्नमिति सहृदयैर्विभावनीयम् । एवं सति 'यथा तरोमूलनिषेचनेन तृप्यन्ति तत्स्कन्धभुजोऽपि शाखाः । प्राणोपहाराश्च यथेन्द्रियाणां तथैव सर्वार्हणमच्युतेज्ये'त्येकादशस्कन्धे 'यथा हि स्कन्धशाखानां तरोमूलनिषेचनम् । एवमाराधनं विष्णोः सर्वेषामात्मनश्च ही'त्यष्टमस्कन्धे पञ्चमाध्याये चोक्तत्वाद्वगवति, पूजिते सर्वे पूजिता भवन्तीत्यन्यैस्तत्पूजनमेव कार्यमिति सिद्धम् । यत्पुनः शीघ्रपावनत्वदीनवत्सलत्वाद्युपाधिना साधुष्वाधिक्यं तदप्येकादशस्कन्धोक्तसाधुलक्षणविचारे भगवद्वक्तेष्वेव पर्यवस्थति । तत्र च 'मद्भक्तपूजाभ्यधिके'त्यनेन पूजाधिक्यं भगवताप्युक्तम् । तथापि पूजापरिकरत्वेन न तु स्वतन्त्रतया । तादृग्भिश्च भगवत्पूजैवोपदिश्यते । यथा योगेश्वरैर्जनकाय । अत एवं विचारेऽपि गुर्वाज्ञानुसारेण सैव करणीया फलतीति पूर्वोक्तं सर्वमविवादमिति शुभम् ।

इत्येकादशसिद्धा गृदा या सर्वनिर्णये सौक्ष्म्यात् ।

स्वाचार्यचरणकृपया रीतिर्विशदीकृताऽस्माभिः ॥ १ ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यमतवर्तिश्रीपीताम्बरतनुजपुरुषोक्तमविरचितो भगवत्प्रतिपूजनः पञ्चदशो वादः सम्पूर्णतामगात् ॥

॥ श्रीः ॥

नमः श्रीकृष्णाय ।

—०५५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाज्ञालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमविरचितः  
सृष्टिभेदवादः ।

अष्टमो मणिः ।

यो लीलया किल गवामवनाय गोत्रं  
हस्तेऽतिकोमलतमे कृपया दधार ।  
यद्गूपमेतदखिलं यत आस यस्मा-  
त्सद्विभाति तमजं शरणं प्रपद्ये ॥ १ ॥

नन्वस्य जगतो भगवद्गूपत्वमन्त्र यदुक्तं तदनुपपन्नम् । कार्यद्र-  
व्यत्वात् । सावयवत्वेन तदनुमानात् । न च भगवत्समवेतत्वेन  
तदुपपत्तिः । तत्समवेतत्वस्यैवाऽसम्भवात् । प्रत्यक्षबाधात् । न च  
सर्वस्य जगतः प्रत्यक्षाऽभावात्तद्वाध एव पराहत इति वाच्यम् ।  
अनुमानेनाऽपि बाधात् । सर्वे जगत्सावयवसमवेतं कार्यद्रव्यत्वाद्व-  
द्विदिति प्रयोगात् । न च स्वावयवसमवेतत्वेऽपि घटादीनां पार्थि-  
वत्ववद्वल्लसमवेतत्वं न दुर्घटमिति वाच्यम् । असम्भवात् । परमा-  
णुष्वेव पर्यवसानात् । तथाहि-प्रपञ्चः स्वल्पपरिमाणद्रव्यारब्धः ।  
महत्त्वे सति कार्यद्रव्यत्वाद्वदित्यनुमानेन सिद्धे स्वल्पपरिमाण-

द्रव्यारब्धत्वे तदवयवानामपि त्रसरेणुपर्यन्तानां तेनैव न्यायेन  
स्वल्पपरिमाणद्रव्यारब्धत्वसिद्धिः । तथा तदारम्भकानां व्यणुका-  
नामपि महद्रव्यारम्भकत्वेन स्वल्पपरिमाणद्रव्यारब्धत्वसिद्धिः । तदा-  
रम्भकास्तु परमाणवोऽनारब्धा एव । तदारम्भसाधकन्यायाऽभावात् ।

सिद्ध एवं परमाणुजन्यत्वे जगत्सर्वं स्वस्वावयवेष्वेव समवैष्यति ।  
न ब्रह्मणि । तस्यैषा प्रक्रिया । अनादौ संसारे जीवात्मनां भोग्याऽहृ-  
षेन द्वयोः परमाणवोः क्रियया संयोगे सति व्यणुकमुत्पद्यते । तस्य  
परमाणू समवायिकारणम् । तत्संयोगोऽसमवायिकारणमहृष्टादि निमित्त-  
कारणम् । ततो व्यणुकानां त्रयाणां क्रियया संयोगे सति व्यणुक-  
मुत्पद्यते । तस्य व्यणुकानि समवायिकारणं शेषं पूर्ववत् । एवं  
व्यणुकैश्चतुरणुकं, ततः स्थूलं, तैः स्थूलतरं, तैः स्थूलतममेवं क्रमेण  
महती पृथिवी, महत्य आपो, महत्तेजो, महांश्च वायुरुत्पद्यते । न  
च परमाणूनां ब्रह्मांशत्वमपि शक्यवच्चनम् । व्यापकत्वव्याकोपात् ।  
निष्कलश्रुतिविरोधाच्च । कार्यगतरूपादयस्तु समवायिकारणगतेभ्यो  
रूपादिभ्यो जायन्ते । ‘कारणगुणा हि कार्यगुणानारम्भन्त’ इति  
न्यायात् । आकाशादयस्त्वसमवेता एव । तदारम्भकाऽवयवानामश-  
क्यवच्चनत्वेन तदुत्पत्तेरपि तथात्वात् । अतः कालहृष्टान्तेनाऽपि न  
सांशत्वसिद्धिः । ‘सर्वे निमेषा जश्चिर’ इत्यादिश्रुतिस्तूपाधौ पर्य-  
वस्यन्त्युपचरितार्थैव । किंच द्रव्यारम्भकत्वं स्पर्शवत्वेन मूर्तत्वेनाऽपि  
केचिदाहुः ।

ब्रह्मणि तु नोभयमित्यनारम्भकत्वादुपादानत्वमपि तत्राऽशक्य-  
वच्चनम् । अतो जगत्स्वरूपविचारे ब्रह्मस्वरूपविचारे च न कथमपि  
जगतो भगवद्रूपत्वम् । एवं च कार्यस्थितिरपि स्वस्वावयवेष्वेव ।

तेषामेव तत्त्वागभावाऽधिकरणत्वात् । अत एव तत्त्वद्वादिकं प्रति  
तस्त्वपालत्वादिना विशिष्यकार्यकारणभावोऽपि युज्यते । प्रलये तु  
प्रागभावदशायामिव कार्यस्याऽसत्त्वमेव । प्रलयोऽपि भोग्याऽहष्टो-  
परमे संजिहीर्षोरीश्वरस्य संजिहीर्षया परमाणुषु विभाजिकया  
क्रियया । विभागात्संयोगे नष्टे द्वयुक्तनाशात्तनाशे च द्वयुक्तादि-  
नाशकमेण पृथिव्यादिनाशात् । ‘इदं सर्वं यदयमात्मेत्या’दयः  
श्रुतयस्त्वयोग्यत्वाद्वोधिकाः सत्य ईश्वरस्य जगद्विष्टम्भकत्वेनाऽऽत्म-  
विष्टम्भयुपरुषदेहवदस्मिन्नगत्यात्मत्वं, ब्रह्मणि देहावष्टम्भकाऽऽत्मव-  
त्सर्वत्वं वोपचरन्ति । ‘तस्माद्वा एतस्मादित्या’दयोऽपि तथा ।  
तस्मान्नास्य भगवद्रूपत्वं मुख्यवृत्त्या शक्यवचनम् । नापि भगवदु-  
पादानकत्वम् । अत एव च न सद्वदवभास्यत्वमपि । ईश्वरजन्यत्वं  
तु स्यात् । जन्यकृत्यजन्यं(?) क्षित्यादिकं सकर्तृकं न वेति सन्देहे  
तथाभूतं क्षित्यादि सकर्तृकं । जन्यत्वात् । यद्यज्जन्यं तत्तत्सकर्तृकम् ।  
यथा घटः । सकर्तृकत्वव्याप्यजन्यत्ववचेदम् । तस्मात्सकर्तृकम् ।  
इत्यनुमानसिद्धत्वात् ।

न च तथाभूतं क्षित्यादिकं न सकर्तृकम् । शरीराऽजन्यत्वात् ।  
यद्यच्छरीराऽजन्यं तत्तन्न सकर्तृकम् । यथा गगनम् । प्रत्यग्रजाय-  
मानाङ्गरादिकं वा । शरीराजन्यं च क्षित्यादि । तस्मान्न सकर्तृक-  
मिति प्रतिपक्षसङ्घावात्पूर्वोक्तमयुक्तमिति शङ्खनीयम् । जन्यत्वेन  
कर्तृजन्यत्वेन यः कार्यकारणभावस्तस्य, श्रुतीनाञ्चानुकूलतर्कत्वेनाऽ-  
ङ्गरादावपि तथात्वेन दोषाऽभावात् । जन्यत्वादेव च गगनहष्टान्तेन  
प्रतिपक्षाऽनुत्थानात् । सिद्धे चैवं कर्तृजन्यत्वेन तदुपादानगोचराऽप-

१ दिकारणलादिति क पाठः । २ इदं नास्ति क पुस्तके ।

रोक्षज्ञानचिकीर्षाकृतिमानीश्वर एवेति तन्निमित्तकत्वमात्रं साधीय  
इति कणभक्षाक्षचरणानुयायिनो वदन्ति ।

तत्रोच्यते । भवेदेतदेवं चेत्परमाणुषु कारणत्वं सम्भवति ।  
तदेव तु न सम्भवति । तथाहि—भौतिकत्वे सति नित्यो गतिमा-  
न्परमाणुरिति हि परमाणुलक्षणम् । तत्र किन्नाम भौतिकत्वम् । न  
च भूतसम्बन्धित्वम् । तत्सर्गादौ तदितरस्य पृथिव्यादिभूतस्याऽभावेन  
लक्षणाऽसम्भवात् । आकाशमादाय समर्थने मनस्यतिव्याप्तेः ।  
सर्गाद्यनङ्गीकारे परमाणुनामेवाऽसम्भवेन सिद्धान्तभङ्गाच्च । न च  
भूतसमवायित्वं तत् । सर्गादौ तदितरभूताऽभावेनाऽसम्भवत्रासस्यो-  
क्तत्वात् । योग्यतामादाय लक्षणसमर्थने भवतु वा तथा, तथापि  
युराणेषु योगशास्त्रे च मानससृष्टेः सरणान्मनसोऽपि तथात्वेन  
तत्राऽतिव्याप्तेर्दुर्वारत्वात् । इष्टापत्तौ परमाणुनां पञ्चविधत्वापत्तेः ।  
पूर्ववन्मनसोऽपि साऽवयवत्वापत्तौ तस्यापि नित्यत्वभङ्गाच्च । अन्यथा  
तद्विरोधात् । इष्टापत्तौ शब्दप्रामाण्यत्यागेन सिद्धान्तभङ्गापत्तेश्चेत्य-  
भयतःपाशा रज्जुः ।

अथ कणादस्मृतिश्रद्धाजाङ्ग्यादस्तु वा यत्किमपि लक्षणं, तथापि  
द्युषुकवन्मध्यमपरिमाणद्रव्यारम्भकत्वेन तेषामप्यारब्धत्वमनिवार्य-  
मेवेति नित्यत्वं दुर्वचमेव । न च यत्र विश्रान्तिः स एव परमाणुः ।  
सिद्धान्तभङ्गापत्तेः । अनवस्थाभयात्तदादरणे तत एवाऽरम्भवादत्या-  
गस्यौचित्याच्च । किं च कार्यस्य शरीरादेः पाञ्चभौतिकत्वेन जला-  
दयः संयुक्ता अपि भवन्तीति पञ्चत्वदशायां तेऽपि पृथग्भूताः परमा-  
णुत्वमापद्येरन् । तथा सति मृतकादिर्न दृश्येत । अतः परमाणुका-

रणवादः प्रत्यक्षविरुद्धः । किं च द्रव्यारम्भकत्वमपि न रूपवत्त्वेन ।  
वायुपरमाणुषु व्यभिचारात् । नाऽपि मूर्तत्वेन । मनसि व्यभिचारात् ।  
किन्तु स्पर्शवत्त्वेनेति भवतां मतम् । तदाऽपि मनसि व्यभिचारो  
दुर्वारः । संयोगस्य मनस्यङ्गीकारात् । तस्य च स्पर्शाऽनतिरेकात् ।  
लोके स्मृतौ च संयुक्त एव स्पृष्टव्यवहारदर्शनात् । शब्दे च तथा ।  
हृदयाऽवच्छेदेन महागुलीयंत्रशब्दजन्यस्पर्शस्याऽनुभवादित्यन्यत्र वि-  
स्तरः । अतः स्पर्शवत्त्वेनाऽरम्भकत्वमपि तथा ।

न च परमाणुलक्षणाऽसम्भवः । सद्विशेषचरमत्वस्य तल्लक्षणस्य  
सत्वात् । विभाजकाऽवाताऽसहिष्णवणुत्वस्य चरमपदार्थत्वात् । न  
चाऽत्र मानाभावः । ‘चरमः सद्विशेषाणामनेकोऽसंयुतः सदा ।  
परमाणुः स विज्ञेयो नृणामैक्यभ्रमो यत’ इति तृतीयस्कन्धवा-  
क्यस्यैव मानत्वात् । अत एव न तत्संयोगाद्व्योत्पत्त्यङ्गीकारः ।  
दूषणान्तरस्य तंकवाद उपपादनाच्च । तर्हि कुतः कथं चोत्पत्तिः ? ।  
स्थूलादेव कारणाद्विभागेनोत्पत्तिरिति वदामः । श्रुतिपुराणादौ  
तथैव दर्शनात् । न चानुगतकार्यकारणभावविरहः । जन्यद्रव्यत्वेन  
संयोग्याऽवयवस्थूलांशत्वेन कारणताऽनुगमात् । न च पटादौ  
सूक्ष्मैरेव तन्तुभिः स्थूलस्य कार्यस्य दर्शनाद्यभिचारः शङ्क्यः ।  
तत्राऽपि समुदायस्यैवोपादानत्वेन तं छित्त्वा यंत्रात्पट उद्दियत  
इति तत्रापि स्थूलादेव । सूक्ष्मस्य समानस्य वोत्पत्तेस्तदभावात् ।

एवं सूत्रादावपि कार्पासादेः स्थूलस्यैव दीर्घाऽवस्थाप्राप्यर्थ, तत  
आकृतिविशेषसम्पादनार्थं च खण्डशोऽवयवयोजने तत्संघाज्ञेयाः ।

१ तोप वन्दूक इतिभाषा । २ अयं वादोऽस्माभिन्नं लब्धः । ३ स्वेति  
ख पुस्तके नास्ति ।

ते चाऽवयवाः स्थूलादेव कार्पासादेर्विभज्य ततः संयुज्यन्ते । तथैव कुण्डलप्रतिमादावपि सुवर्णमण्यादिसमुदायस्यैव कारणत्वम् । यत्र पुनर्लोहदारुदन्तनिर्यासादिभिः पर्यायेणाऽवयवयोजनं मंजूषादौ गृहादौ चेष्टकादिभिस्तत्रापि तत्तदवयवान्समुपादायाऽवान्तराऽवयव्युत्पत्तिस्तसमुदायाच्च महावयव्युत्पत्तिरिति पटन्याय एव । एवमेव कञ्चुकादयो विज्ञेयाः । यत्र तु घटादिभङ्गेन दन्तशृंगादीनां, तक्षणेन वा पात्रीचषकादीनामुत्पत्तिः । तत्र विभाग एव व्यापारो निमित्तस्य । उपादानन्तु संक्षिप्तावयवसमाज एव ।

एवं च गर्भादिष्वपि बीजरजः समुदायस्यैवोपादानता मांधात्रादावपि पुंसवननीरादिकमेव रजःस्थानीयमित्यदोषः । एतेनाऽण्डजोद्धिज्ञा अपि व्याख्याताः । स्वेदजारु स्थूलादेव स्वेदादुत्पद्यन्ते । अत एव प्रथमं सूक्ष्मत्वम् । वृद्धिरपि सजातीयसंवलनात्मिका स्थूलादेव । अत एवाऽहारे परिणते तत्तद्योग्यावयवसमुदायादेव तद्वातृत्पत्तिः । श्रुतिः 'श्राऽन्नमशितं त्रेधा भवतीत्या' दिः । वृद्धमपक्षीणं च न द्रव्यान्तरम् । तत्त्वेनाऽप्रत्ययात् । प्रत्यभिज्ञाऽनुपपत्तेश्च । पातित्रत्यादिहान्यापत्तेश्च । विपरिणतं तु दध्यादि दुग्धान्तं च न समुदायजमिति द्रव्यान्तरमेव । तथैव पुत्रादिरपि । रजतादियोगजे दध्नि तु रजतादिकं निमित्तमेव । तत्रापि कारणतौत्यमेव, न तु सूक्ष्मादुत्पत्तिरिति न दोषः । समुदायस्तु न द्रव्यान्तरम्, तथात्वेन प्रत्ययाऽभावात् । अत एकस्यैकमेवोपादानमिति निश्चयः । अन्यथाऽनेकं कार्यं स्यात् । कारणगुणानामेव कार्यगुणजनकत्वेन करणगतैकत्वे प्रत्येकमेकत्वाऽरम्भेणाऽनेकैकत्वानां शक्यवचनत्वात् । अनारम्भे हेत्वभावात् । अन्यथा द्वित्वादेरप्यनुत्पत्तिप्रसङ्गात् ।

न चाऽत्र पुञ्जात्पुञ्जोत्पत्तिरिति अमितव्यम् । सामुदायिकस्य पुञ्जरूपत्वाऽभावात् । ननु स्थूलात्सूक्ष्मोत्पत्तौ विभागादुत्पत्तिरिति, नाशः कुतः स्यादिति चेत् । संयोगादितिवदामः । पाकजप्रक्रियायां तेजःसंयोगेनैव व्यणुकादिनाशस्य भवताऽप्यज्ञीकारात् । मुद्गरख-ज्ञादिसंयोगेन घटशरीरादिनाशस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वाच्च । वस्तुतस्तु प्रथममन्तिमं च कार्यं विभागात् । 'असतः सद्ये तत्क्षुरि'ति श्रुतेः । विभाजकाधाताऽसहिष्णोः परमाणुत्वाच्च । अवान्तरं तु यथासम्भवमुभाभ्यामुत्पद्यते । नश्यति च । अत एव जलसंयोग-द्विनाशः कपालविभागाद्वटनाशस्तक्षणाद्वान्तचषकाद्युत्पत्तिस्तन्तुसं-योगाच्च पटस्येति न कोऽपि कापि शंकालेशः । तस्मान्न परमाणु-कारणवादः साधीयान् । तथैवाऽरम्भवादोऽपि । असतः सत्तापादक-त्वात् । न च सा न दुष्टेति वाच्यम् । कार्यस्याऽनियतावधिकत्व-प्रसङ्गात् । तथाहि-यदि घटादिकं पूर्वमसदेव पश्चात्कारणेनाऽर-भ्यते तदा प्रागभावदशायां तस्य शशशृंगादितुल्यत्वादुत्पत्तिरेव न स्यात् । यतः कुतश्चन वोत्पद्येत । वटबीजादिक्षवोऽप्युत्पद्येरन् । न च गोमयाद्वृश्चिकोत्पत्तिदर्शनाददोष इति वाच्यम् । अतिप्रसङ्गाऽप्त्या पाषाणादावनुद्भूतगन्धादेरिव गोमयादौ वृश्चिकादेरनुद्भूतसत्ताया आवश्यकत्वात् । अन्यथा मयूरादेरप्युत्पत्त्यापत्तेः । न चोपादान-निष्ठस्य कार्यप्रागभावस्य तन्नियामकत्वाच्च तदावश्यकत्वमिति वाच्यम् । कार्योत्पत्त्यनुकूलया कारणावस्थयैव नियमसम्भवे तद-तिरिक्तप्रागभावसत्तायामैव मानाऽभावात् ।

न च कपाले घटो नास्तीति प्रतीतिरेव तत्र मानमिति वाच्यम् । तस्या घटत्वावच्छिन्नप्रतियोगिताकाऽभावविषयतया घट-

संसर्गाऽभावसामान्यत्वेन प्रागभावात्मकविशेषाऽनवगाहितत्वात् ।  
 नाऽपीह कपाले घटप्रागभाव' इति प्रतीतिस्तत्र मानम् । तस्या  
 एवाऽभावात् । तथाऽग्रहेऽप्यसार्वजनीनत्वेन प्रतिवाद्यनादरणीय-  
 त्वात् । किञ्चोक्तप्रतीत्याऽपाद्यमानः प्रागभावः, किं घटत्वावच्छिन्न-  
 प्रतियोगिक एक, उत तत्तद्वटप्रतियोगिकोऽनैकः । नाद्यः ।  
 सर्वेषु घटोपादानेषु तत्सत्त्वात्सर्वेभ्यः कपालेभ्यः सर्वघटोत्पत्त्या  
 नियमभङ्गापत्तेः । न द्वितीयः । अभावज्ञानस्य धर्मप्रतियोगिज्ञाना-  
 ऽधीनतया तदानीं प्रतियोगिज्ञानाऽभावेन तत्प्रतीत्यनुदयाऽपत्तेः ।  
 न च घटत्वेन रूपेण प्रतियोगिज्ञानसत्त्वात्तदुदयो निर्बाध इति  
 वाच्यम् । तथा सर्तीह घटत्वावच्छिन्नप्रागभाव इति तस्या आका-  
 राल्प्रागभावस्याऽपि सामान्यत्वाऽपत्त्या पूर्वविकल्पीयदूषणापत्तेः ।  
 अतस्तद्वाहकमानाऽभावात्सामयिकाऽत्यन्तभावेनापि प्रतीतिनिर्वाहाच्च  
 न तत्सिद्धिः ।

ननु कारणावस्थयापि न नियमसिद्धिः । तथाहि—कारणावस्था  
 नाम कारणस्य फलोपधानदशा । तथा च येभ्यः कारणेभ्यो यत्का-  
 र्यमुत्पद्यते तत्कार्यं प्रति तेषां यदि कारणत्वेन फलोपधानं तदा  
 वटबीजादपीक्षूत्पत्तिप्रसङ्गः । यदि च कारणविशेषरूपेण कपाल-  
 त्वादिना तथात्वं, तदाप्येतेभ्यः कपालेभ्य एतद्वटोत्पत्तिनियमा-  
 ऽसम्भवः । तज्जातीयं प्रति तस्याऽपि सामान्यत्वात् । अथैतत्कपालत्वा-  
 दिना तथात्वम्, तदा विनिगमनाविरहो, बहुकपालजन्यं घटं प्रति  
 तावत्सु तथात्वं कल्पनीयमिति गौरवग्रासश्चेति न तथापि नियम-  
 सिद्धिरिति चेत् । मैवम् । सत्कार्यवादे कार्यस्य कारणे सत एव  
 ततोऽभिव्यक्तेर्यत्र यत्कार्यसत्ता तत एव तदुत्पत्तिरिति सुखेनैव

नियमसम्भवात् । न च वहुकपालजन्ये घटादौ गौरवग्रासः । समुदायस्यैव तत्र कारणत्वात् । एकस्यैकमेव कारणमिति प्रागेवोक्तत्वात् ।

न च प्रागभावाऽनज्ञीकार उत्पन्नस्य पुनरुत्पत्तिप्रसङ्गः । कार्यस्थितावपि कारणावस्थायां सत्त्वादिति वाच्यम् । कालोपाधीनं क्रमिकत्वेन निमित्तसामग्रीप्रविष्टस्य कालोपाधेस्तदानीमभावेन निमित्तसामग्रीविघटनादेव तदभावसिद्धेः । ननु यत्र पके घटे सर्शरूपरसगन्धानां पाकजानामुत्पत्तिस्तत्रोपादानस्य निमित्तसामग्र्याश्च विद्यमानत्वाद्विलक्षणसर्शरूपादिप्रागभावं विना न निर्वाह इति चेत् । न । तादृशविपरिणामस्य सर्शादिस्वभावादेव सिद्धेः । ननु यत्र पके (?) स्वभावस्य धर्मत्वेन तत्कल्पनेऽपि प्रागभावपेक्षया लाघवात् । एवमव्याप्यवृत्तिसंयोगादेस्तत्तदवच्छेदेनोत्पत्तावपि स्वभावस्यैव नियामकत्वं बोध्यम् ।

ननु प्रागभावाऽनज्ञीकारे कारणशरीरप्रविष्टस्य पूर्ववर्तित्वस्य कर्थं ग्रहणम् । तस्य प्रागभावावच्छन्नसमवर्तित्वरूपतया प्रागभावग्रहाधीनत्वादिति चेत् । मैवम् । कार्यविषयकाग्रिमजननज्ञानेनैव तद्वह्णसम्भवात् । तादृशज्ञानस्य च लोकप्रवाहादेव सम्भवात् । प्रागभावग्रहाधीनत्वाज्ञीकारे तु प्रागभावस्यापि कारणत्वेन तन्निष्टपूर्ववर्तित्वस्यापि प्रागभावघटिततया प्रागभावताज्ञानाधीनज्ञानकत्वेनाऽस्त्माश्रयापत्तेः । ‘तस्मान्न कारणावस्थातिरिक्तः प्रागभावो न वा ध्वंसोऽप्यतिरिक्तः’ । कार्यस्थितिप्रतिकूलां कारणावस्थां पश्यत एवेह वटो ध्वस्त इत्यादिप्रत्ययात् । न चाऽभावमुखप्रतीतिर्वाधिकेति वाच्यम् । तमसि भावमुखप्रतीतेरिवाऽत्राऽभावमुखप्रतीतेरप्यवाधकत्वात् । न च ध्वंसाऽनज्ञीकारे नष्टस्य पुनरुन्मज्जनापत्तिरिति

वाच्यम् । ताहगवस्थायाः सत्त्वेन निमित्तविघटनेन च तथाऽपादयितुमशक्यत्वात् ।

यत्र चावस्थातिरोभावो निमित्तान्तरसमवधानं वा तत्रोन्मज्जनेऽपि बाधकाभावः । अत एव ताम्रादिघटेषु भज्जोत्तरमपि निमित्तान्तरेण पुनः सन्धानमपि युज्यते । न च तद्वटान्तरमेवेति युक्तम् । प्रत्यभिज्ञावाधापत्तेः । आश्रमवासिकपर्वस्थकुरुपाण्डवसैन्यस्य, कश्यपकृततक्षकदग्धवटतरुज्जीवनस्य, भारतादौ दर्शनात्ताहशस्थले पदार्थान्तरत्वाऽज्ञीकारे 'एकां रात्रिं विहृत्यैवं ते वीरास्ताश्च योषितः । आमच्याऽन्योन्यमाश्लिष्य ततो जग्मुर्यथागत' मित्यादिवाक्योक्तविहारादीनां विरोधापत्तेः । तक्षककृतकश्यपनिवर्तनस्याऽपि वैयर्थ्याद्यापत्तेश्च । न च प्रागभावध्वंसादिशब्दाभिलापबाधः । कार्यकारणादिशब्दवदेतयोरपि सापेक्षवृत्तिकत्वेनाऽवस्थामपेक्ष्य मुखेनैवाऽभिलापोपपत्तेः । तस्माच्छुंसोऽपि नाऽवस्थातिरिक्तोऽतो ध्वंसदशायामपि कार्यस्य सत्त्वमेव नत्वसत्त्वम् ।

प्रतीत्यभावस्तु सौक्ष्म्यादेवेति नाऽरम्भवादोऽपि युक्तिसहः । आविर्भावतिरोभाववादे वक्ष्यमाणेनोत्पत्तिस्तरुपविचारेणाऽपि तथा । तेन निर्मूल एव । अतः 'सदेव सौम्येदमग्र आसीदि' त्यादिश्रुतेर्ब्रह्मण एव मूलकारणत्वम् । ततश्च 'एतस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च । खं वायुज्योतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी' ति श्रुतेः साक्षाद्वा, 'एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूत' इति श्रुतेः परम्परया वा, ब्रह्मण एव जगदुत्पद्यते । न चाकाशोत्पत्तिर्न सम्भवति निरवयवत्वादिति वाच्यम् । बुद्धिकर्मादिवदुपपत्तेः । न च द्रव्यत्वे सतीति विशेषणान्न दोष इति वाच्यम् । परमाणा-

बुक्तरीत्या व्यभिचारात् । आकाशकालदिव्यनः परमाणवो जन्याः ।  
 विकारत्वात् । विकाराः । लौकिकपृथक्व्यवहारविषयत्वात् ।  
 आत्माऽन्यत्वे सति विभक्तत्वाद्वा । वटादिवदिति प्रत्यनुमानसत्वाच्च ।  
 एतेनैवाऽस्पर्शद्रव्यत्वात्पृथिव्यादिविधर्मद्रव्यत्वादिति प्रतिसाधनमपि  
 निरस्तम् । अप्रयोजकत्वात् । अवयवचिन्ता तु न कार्येव । स्थूला-  
 देव सूक्ष्मोत्पत्तेः । श्रुतिसिद्धत्वात् । तस्य चाऽवयवित्वात् ।

न च निष्कलादिश्रुतिविरोधः । विरुद्धधर्माश्रयत्वात् । उत्पत्ति-  
 प्रलयौ च कूर्मांगन्यायेन संचरप्रतिसंचराविति सदेव कार्यमुत्पद्य-  
 मानं च भगवत्येव तिष्ठतीति भगवानेव समवायी । समवायोऽपि  
 तादात्म्यमेव न त्वतिरिक्तः । तस्य सम्बन्धत्वेन द्विनिष्ठत्वात्प्रतियो-  
 ग्यन्तराऽभावेन सृष्टादौ त्वया तस्य वक्तुमशक्यत्वात् । तस्याऽपि  
 वृत्तिनियामकसम्बन्धसापेक्षत्वेन तदभावादप्यशक्यवचनत्वाच्च ।  
 अनपेक्षत्वे तद्वत्कार्यस्याऽपि तं विना शक्यवचनत्वाच्च ।

अत्राऽनीश्वरसांख्याः—मास्तु परमाणुभ्यः सृष्टिस्थापि भगवतो  
 न सम्भवति । ‘प्रधानाज्जगज्जायत’ इति श्रुतेः । ब्रह्मादिपदानामपि  
 प्रकृतिवाचकत्वात् । ‘एतस्माज्जायते प्राण’ इति त्वहंकारपरा ।  
 प्राणाद्युत्पत्तेस्तत एवाऽङ्गीकारात् । पुराणादिष्वपि तथैव दर्शनात् ।  
 एवं चा ‘ज्ञामेकां लोहितशुक्लकृष्णां वह्नीः प्रजा जनयन्तीं सर्व-  
 पाः । अजो ह्येको जुषमाणोऽनुशेते जहात्येनां भुक्तभोगामजोन्य’  
 इति श्रुतेलोहितशुक्लकृष्णवर्णोपलक्षितरजःसत्त्वतमःसाम्यावस्थारूपा  
 प्रकृतिरेव कर्त्री । उपादानमपि सैवेत्यनुमानात्सिद्धति । तथाहि—  
 कार्यस्य भौतिकत्वात्त्वारणानां भूतानां तद्वुणानां च सिद्धिर्वादिप्र-

१ इति आरम्भात्मान्यत्व इत्यादिः पाठः ख पुस्तके नास्ति ।

तिवादिनोस्तुत्या । तानि स्थूलान्यैव । नतु परमाणुरूपाणि जन्यानि चेत्यप्युक्तरीत्यैव सिद्धम् । आकाशोऽपि जन्यः । उक्तश्रुतेः । कालस्तु नोपाधिभिन्नः । चिरक्षिप्रादिव्यवहारस्य तत एव सिद्धेः ।

दिशस्तु श्रोत्राधिष्ठातृत्वादिन्द्रियान्तर्गताऽकाशान्तर्गता वा । 'दिक्कालावाकाशादिभ्य' इति सूत्रात् । मनोऽपि जन्यमाकाशवत् । इन्द्रियाण्यपि तथा । नश्वरभावत्वेन वादिविप्रतिपत्त्यभावाच्च । गुणानां तन्मात्रात्वं, तद्भूतजनकत्वं च पुराणादिभ्यः सिद्धम् । इन्द्रियाणि गोलकाद्विन्नानि कार्यलिंगकानुमानसिद्धानि । रूपादिग्रहणं सकारणकम् । कार्यत्वात् । कार्यजन्यत्वात् । जन्यमनित्यत्वाद्भूटवदित्यनुमानेन रूपादिग्रहणस्य कारणसिद्धौ गोलकसद्भावेऽपि तत्तदिन्द्रियाऽन्वयव्यतिरेकानुविधानादिन्द्रियसिद्धिः । मनसोऽपि संकल्पात्कार्यात्सिद्धिः । एतेषां सकारणकत्वं चाऽनुमानादेव सिद्धम् । द्विविधेन्द्रियाणि तन्मात्राणि च सकारणकानि । कार्यत्वात् । यदेवं तदेवम् । घटवत् । यन्नैवं तन्नैवम् । खस्त्रमतप्रतिपन्ननित्यवस्तुवदिति प्रयोगात् ।

एवं बाह्याभ्यन्तरेन्द्रियैस्तन्मात्रैश्च कार्यैः सामान्यतः कारणे सिद्धे तस्याऽहंकारत्वेन परिस्थितिः पुराणादिभ्यः । तेन च तथैव महतः । तेन च प्रकृतेः । यद्वा महदादिकार्यं सुखदुःखमोहगुणकद्रव्यजन्यम् । कार्यत्वे सति सुखदुःखमोहगुणकत्वात् । रूपादिवत् । न च सुखादेरन्तरेवाऽनुभवात्त्वादीनां सुखादिगुणकत्वे मानाभावः शङ्खः । चन्दनसुखं स्त्रीसुखमित्यादिप्रत्ययात् । एवं सिद्धे सुखादीनां बाह्यत्वे गुरुत्ववत्तेषां कार्यगुणरूपेण स्थितेर्निर्बाधत्वात् ।

विषयेषु त्रिगुणकार्येषु सुखादिसिद्धेरप्रत्यूहत्वाच्च । न च रूयादीनां सुखादिनिमित्तत्वमेव न तु तदात्मकत्वं प्रतीतेस्तथापि सम्भवादिति वाच्यम् । विमताः, सुखदुःखमोहात्मकाः । सुखदुःखमोहनिमित्तत्वात् । यदेवं तदेवम् । यथैका स्त्री रूपयौवनशीलादिशालिनी भर्तुर्मनसः सुखस्य, सप्तलीमनसो दुःखस्य, काम्यन्तरमनसो मोहस्य, निमित्तम् । तत्त्वति तेन तेन रूपेणोऽद्वृतत्वात् । तद्वत् । यन्नैवं तन्नैवम् । केवलचेतनवदित्यनुमानेनापि तेषु सुखादिसिद्धेः ।

एवं च सिद्धे तेषां त्रिगुणकार्यत्वेऽनवस्थाभयेन क्वचिदवस्थितेरावश्यकत्वात्प्रकृतौ पर्यवसानम् । सृष्टेर्गुणवैषम्यजन्यत्वाद्वैषम्यस्य च प्रकाशसुखादिफलोपहितः सत्त्वादिव्यवहारयोग्यो यः कारणगुणपरिणामस्तद्रूपत्वाद् विषमा गुणा एव प्रकृतिः । एतेषु संयोगविभागादिमत्तयोपादनतया च द्रव्यत्वेऽपि पुरुषोपकरणत्वेन पारार्थ्याद्गुणेन पारार्थ्याद्गुणत्वव्यवहारः । तथा च प्रयोगः । विमतं परार्थम् । संवातत्वात् । घटादिवत् । यन्नैवं तन्नैवम् । पुरुषवत् । न च प्रकृत्यनित्यत्वापत्तिः । अजाश्रुत्यैव वाधात् । अस्यां च प्रक्रियायां पूर्वोक्ताः श्रुतयो मन्वादिस्मृतयः पुराणानि च । अनुग्राहकस्तर्कः । पुरुषस्तु न कर्ता । असङ्गत्वाऽकर्तृत्वयोस्तत्र श्रुतिस्मृतिसिद्धत्वात् । तस्मान्न भगवतः सृष्टिरित्याहुः ।

तन्न युक्तं श्रुतात्मत्वचेतनत्वविरोधनात् ।

प्रकृतौ मूलहेतुत्वस्याऽसिद्धेरनुमानतः ॥

तथाहि—‘आत्मैवेदमग्र आसी’दित्यादि श्रुतिष्वात्मादिपदव्याकोपेन प्रकृतौ मूलकारणत्वस्याऽशक्यवचनत्वात् । न चात्मपदमहंकाराद्यन्यतरदिति शङ्खम् । तन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशविरोधात् ।

‘तदैक्षते’त्यादिसृष्टिप्रकरणस्थचेतनलिङ्गबोधकश्रुतिविरोधाच्च । केवलानुमानेन साधने तन्मात्रादिमहदन्तानां कथमप्यसिद्धेः । श्रुति-स्मृत्योः प्रक्रियाऽनुग्राहकत्वेन प्रामाण्याऽङ्गीकारे ताभ्यामेव सिद्धायाश्चेतनकारणतायास्त्यागाऽयोगात् । ‘आसीज्ञानमथो ह्यर्थ एक-मेवाऽविकल्पितम् । यदा विवेकनिपुणा आदौ कृतयुगे युगे । तन्मायाफलरूपेण केवलं निर्विकल्पितम् । वाञ्छनोगोचरातीतं द्विधा समभवद्वृहत् । तयोरेकतरो ह्यर्थः प्रकृतिः सोभयात्मिका । ज्ञानं त्वन्यतमो भावः पुरुषः सोऽभिधीयत’ इति । ‘प्रकृतिर्ह्यस्योपादानमाधारः पुरुषः परः । सतोऽभिव्यंजकः कालो ब्रह्म तत्रितयं त्वहमि’ति चैकादशस्कन्धीयभगवद्वाक्ये स्वस्यैव तत्तद्रूपत्वकथनात् । न च ‘प्रधानाज्जगज्ञायत’ इति श्रुतिविरोधः । श्रुतेः सावधारणत्वाऽभावान्महत्त्ववदवान्तरकारणत्वेनाऽप्युपपत्तेः ।

एतेनैवा ‘जामेकामि’त्यपि व्याख्याता ज्ञेया । तत्राऽपि प्रकरणेन भगवच्छक्तेरेवानुग्रहात् । श्वेताश्वतरे शक्तिसुपक्रम्याऽस्य पाठात् । वाक्यस्य साधारणत्वात् । न चात्र मानाभावः । ‘यदग्ने रोहितं रूपं तेजसस्तद्रूपं यच्छुक्लं तदपां यत्कृष्णं तदन्नस्ये’ति श्रुत्यन्तरे तेषां तेजादिरूपत्वकथनात्तद्रूपत्रयवतः सत एवेक्षितुस्त्राभिप्रेतत्वादत्रापि तदुक्तेः शक्यवचनत्वात् । बृहदारण्यकेऽपि ‘अणोरणीयान्महतो महीयानात्मे’त्युपक्रम्याऽस्य पाठात् । कर्तृत्वस्य चैतन्यसामानाधिकरण्यं लोके दृष्टिस्त्वानुमानेनाऽपि साधने चेतनस्यैव तथात्वसिद्धेऽर्जडायां तस्यां तदभावस्यैव सिद्धेरुपादानत्व-

मपि न सर्वदा तस्याः । कालस्याप्युपादानत्वात् । कालमुपक्रम्य  
'गुणव्यतिकराकारो निर्विशेषोऽप्रतिष्ठितः' । 'पुरुषस्तदुपादा-  
नमात्मानं लीलयाऽसृजदि'ति तृतीयस्कन्धवाक्यात् ।

अत एव कालोऽप्यतिरिक्तः । 'प्रकृतेर्गुणसाम्यस्य निर्विशेषस्य मानवि । चेष्टा यतः स भगवान्काल इत्युपलक्षित' इति  
तृतीयस्कन्धे कपिलवाक्याच्च काल उपाधिभ्योऽतिरिक्तः गुणक्षो-  
भक्त्वादपि सिद्ध्यति । सृष्टादावुपाधीनां सूर्यपरिस्पन्दादीनामभा-  
वात् । स्वतो वा स्वभावतो वा क्षोभे तस्य सार्वदिकापत्तेः । संचर-  
प्रतिसंचराऽपलापप्रसङ्गात् । जन्यत्वन्तु कालस्यापि वाक्यादेव  
सिद्धम् । अत एव तस्य प्रलयोऽपि व्यवहारमात्रशरणस्य । तदभावे  
तत्सत्त्वायामपि मानाऽभावात् । न च 'सदेव सौम्येदमग्र आसी-  
दि'ति श्रुतावग्रपदेन कालस्याप्युक्तत्वात्तस्य नित्यत्वं शङ्खम् ।  
बोधनार्थमेव तथोक्तेः । अन्यथा 'सोऽनुवीक्ष्य नान्यदात्मनोऽ-  
पश्यदि'ति श्रुत्यन्तरविरोधापत्तेः ।

तस्माद्ब्रह्म चेतनं जगत उपादानं निमित्तं कर्तुं चेति श्रुतिभ्य  
एव मन्तव्यम् । अत्र केचिदेकदेशिनो जगतो ब्रह्मरूपत्वं तत्परि-  
णामत्वं वाऽसहमाना मायावादमङ्गीकुर्वन्तः सत्कार्यवादं पूर्ववद्यू-  
षित्वा परिणामवादस्याऽपि विकल्पाऽसहत्वमेवं मन्यन्ते । तथाहि-  
स द्वेधा मीमांसकप्रतिपन्नः प्रवाहाऽनादित्वमादायैकः । प्रकृति-  
नित्या पुरुषसम्बन्धेन परिणमतीति सादित्वमादायाऽपरः । तत्र  
नाद्यः । सत्कार्यवादानुरोधेन हेतौ कार्यसत्त्वाया अवश्यमङ्गीकार्य-  
त्वात् । तथा सति पूर्वपरभावाऽभावेन कार्यकारणभावस्याऽनिर्वा-  
च्यतया व्यवस्थाविरहप्रसङ्गात् ।

न च कार्यस्य सत्त्वेऽपि निमित्तवशाद्विर्भावे प्रतीतिविशेष-  
मादाय कार्यस्य सादित्वे कार्यकारणभावोपपत्तेनाऽव्यवस्थेति वाच्यम् ।  
एकस्मात्फलाद्विनेकवीजोत्पत्तौ तेभ्यश्चानेकफलोत्पत्तावेकस्मिन्फले ता-  
वतां बीजानां फलानां च सत्त्वात्तत्फलत्वेन तत्तद्वीजत्वेन कार्यका-  
रणभावे नियामकाऽभावात्कमाऽसङ्गत्या एकस्याऽनेकफलोत्पत्तावेक-  
स्याऽनेकतायां सूक्ष्मस्य स्थूलतायां हेतोर्निर्विकृमशक्यत्वेन च  
तस्या दुरुपपादत्वात् । यदि च बीजफलयोर्हेतुत्वे हेतुहेतुमत्ता, तदा  
तन्निर्वाहाय पूर्वाऽपरभावोऽवश्यमभ्युपेयः । अन्यथा सव्येतरगो-  
विषाणवद्वेतुहेतुमत्ता न स्यात् । अङ्गीकृते च क्रमे फलपाकोत्तरं  
तत्र बीजदर्शनात्फलत्वेन बीजत्वेन कारणकार्यभावनिश्चयो न तु  
बीजत्वेन फलत्वेनाऽतः कार्यकारणभावाऽसिद्ध्या बीजावापोत्तरञ्च  
भूयसाऽनेहसा फलसम्भवान्मध्ये सन्देहेन क्वचिद्विभिचारदर्शनेन  
च फलार्थिना न बीजमुप्येत ।

यदि च व्यभिचारस्य क्वचित्कत्वाद्वीजावापस्य दर्शनाच्च बीजफ-  
लयोरपि हेतुहेतुमद्वावः प्रसिद्ध एवेत्यङ्गीक्रियते, तदापि पूर्वोक्त-  
रीत्या क्रमदैपरीत्यापत्तिरन्योन्याश्रयादनुत्पत्तिप्रसङ्गः । इष्टापत्तौ च  
प्रत्यक्षबाधः प्रसज्ज्येत । किंच शक्तस्य शक्यकरणं हि सत्कार्यवादे  
युक्तिः । साप्यनुपपन्ना । पश्चाद्वाविनः शक्यस्य कार्यस्य शक्ते  
कारणे पूर्वं सत्त्वेन सिद्धत्वाच्छक्तस्य शक्यकरणाभावेऽशक्तिप्रसक्तेः ।  
ततश्च कार्यानुत्पादस्याऽसत्कार्यवादस्य वा प्रसङ्गात् । एवं सहजैश-  
त्यभावे कार्यकारणभावाऽभावात्कारणादिपदेषु न तत्तदभिधायि-

१ अत्र हि खपुस्तके बहुतरमशुद्धं पङ्कीनां बहीनामसत्वं च । अस्मामि-  
सपाठः परित्यक्तः । व्यर्थप्रयासात् । २ शक्येति खपाठः ।

कायाः पदशक्तेरप्यपायात् । तथा च सति लौकिकवैदिकव्यवहारोच्छेदापत्तौ प्रयोजनाभावादावेयशक्तेरपि मुधात्वाऽपाताच्च । न च पूर्वपूर्वकर्मणां नियामकत्वाङ्गीकारेण क्रमादिसम्पत्त्या न कश्चिद्वोष इति वाच्यम् । तेषामपि जडत्वेन नियामकान्तरसापेक्षत्वात् । न च जीवात्मनां नियामकत्वम् । तथा सति दुःखजनकानां विषादीनामनुत्पत्तिप्रसङ्गात् ।

अतस्तन्मत ईश्वरानङ्गीकारान्नियमनस्याऽसम्भवदुक्तिकत्वम् । शक्तेज्ञातुमशक्यत्वं च । न च फलहेतुप्रवाहोऽनादिः । प्रवाहत्वात् । वीजाङ्गुरवदित्येवं क्रमस्याऽनादित्वं साधयितुं शक्यम् । तदापि हेतोः साध्यसमत्वादनादित्वाऽसिद्धेः । कथं साध्यसमतेति चेदुच्यते । यत्र गोधूमादिवीजनाशे वेणुगोधूमैर्गोधूमानां लुलायशृंगात्कदल्याः काशादिक्षोश्चाङ्गुरोत्पत्तिस्ताहशगोधूमादिभ्यश्च पुनर्वैशाङ्गुराघनुत्पत्तिर्दृष्टा तत्र हेतुत्वसन्देहसम्भवात् । न च व्यतिरेकव्याप्तिमादाय सन्देहनिवृत्तिः । यत्राऽनादित्वाभावः क्षुद्रनदीप्रवाहादौ तत्र वर्षासु प्रवाहदर्शनेन प्रवाहत्वाऽभावस्याऽशक्यवचनत्वात् । अथाऽन्यथानुपपत्त्या तथाङ्गीक्रियत इति चेत्तर्हि वादान्तरेऽपि तौल्याद्यवस्थाभावप्रसङ्गो दुर्वार एव ।

अथोत्पत्तिर्न बहिर्भावः । किन्तु मृदो घटरूपेण भवने मृदवस्था गता पिण्डावस्था जाता सा गता घटावस्था जातेत्येव प्रतीतेः । पटे च तन्त्ववस्थाऽनुपमर्देनाऽपि पटावस्थाप्रतीतेरवस्थाविशेषसम्बन्ध एवोत्पत्तिरिति कारणभेदात्सरूपाऽनादित्वं चेदङ्गीक्रियते? ।

असङ्गतमेतदपि । तथा सति पुत्रेऽपि पित्रवस्थान्तरत्वं स्यात् ।

तथा च पितुर्नाशः स्यात् । पिण्डावस्थावत् । तन्तुवदनाशाङ्गीकारेऽपि  
सर्वो व्याप्रियेत । न च तथा । अतः पुत्रोऽश एव पितुः । एवं  
बीजमप्यंश एव नत्ववस्थान्तरम् । समानन्यायात् । तथा च विभा-  
गद्वारा हेतुत्वमात्रं फले सेत्स्यति । नतु स्वरूपाऽनादित्वमपि ।  
पूर्वमभावस्याऽध्यक्षसिद्धत्वात् । किंच पिता स्वयमनश्यन्पुत्रं प्रति  
विभागेन हेतुर्नतु संयोगेन । तथा फलमप्यनश्यदेव हेतुः स्यात् ।  
अवयवसंयोगादवयव्युत्पत्तिसिद्धान्तश्च व्याहन्येत । एवमुत्तरावस्था-  
रूपताऽप्यशक्यवच्नैव । तथाप्रतीत्यभावात् । संसारप्रवाहस्य  
भावरूपस्याऽनादित्वाङ्गीकारेऽनिर्मोक्षप्रसंगश्च । अनादिभावस्याऽनन्त-  
त्वनियमात् । आत्मनि तथा प्रसिद्धेः । अतो नाऽयमपि वादो  
युक्तिसहः ।

एवं प्रकृतिपरिणामवादोऽपि । तथाहि—प्रकृतिपरिणामो हि  
महदादितृणस्तम्बान्तोऽङ्गीकार्यः । तत्र पृच्छ्यते । महदादिर्भावः  
किं पूर्वमजात एव पश्चाज्जन्यत, उत जातो जन्यत इति । नाद्यः ।  
स्वभावत्यागेनाऽजातत्वभङ्गप्रसङ्गात् । अजातस्याऽमृतत्वनियमात्त-  
स्याऽनाशापत्तेश्च । अन्यथा प्रकृतिपुरुषयोरपि मर्त्यत्वापत्तेदुर्वारत्वात् ।  
अथ प्रकृतिपुरुषमात्रविषय एवायं नियमो न सामान्य इत्यदोष इति  
वाच्यम् । तदपि न साधीयः । अभ्युपगमाऽतिरिक्तमानाऽभावात् ।  
एवमजत्वेनाऽविकारित्वेनापि व्याप्तेः पुरुषेऽङ्गीकारात्प्रकृतेरविकारित्वं  
पुरुषे वैपरीत्यमपि शक्यवच्नम् । अन्यथा स्वभावभङ्गप्रसङ्गात् ।

अथ प्रकृतेर्विकारित्वमेव स्वभावः पुरुषस्याऽविकारित्वमेव स  
इत्यजत्वेऽपि स्वभावभेदाददोष इति चेत् । न । तथापि सांसिद्धि-  
कस्वाभाविकसहजाकृतप्रकृतीनां स्वभावाऽपरित्यागित्वस्य योगिव-

हिपक्षिजलादिषु दृष्ट्वात्सप्रकृतित्वरूपं स्वभावं परित्यज्य महदादिरूपेण विकृतित्वे प्रकृतेः प्रकृतित्वहानिविकृतित्वापत्योर्दुर्वारत्वात् । हान्यनङ्गीकारे च सृष्ट्युच्छेदप्रसङ्गात् । अथाऽमृतापि प्रकृतिरंशतो विकरोतीत्येवं तस्याश्वल एव स्वभाव इति चेत् । न । पर्यायेणकदा वा सर्वाशविकारे प्रकृतिस्वभावहानेऽर्दुर्वारत्वात् । चलस्वभावपरित्यागे प्रलयोच्छेदप्रसङ्गाच्च ।

किंच परिणामवादे कार्यस्य कारणाऽभिन्नत्वात्कारणस्यापि कार्यादभेद इति कार्यरूपेण जनने प्रकृतेरजत्वभङ्गप्रसङ्गः । कार्यस्य वाऽजत्वप्रसङ्गः । अंशतो विकारे विभागादुत्पत्तिरित्युपमृद्य प्रादुर्भावान्नित्यत्वभङ्गप्रसङ्गः । अजस्य जन्माङ्गीकारो दृष्टान्तेन शून्य इत्ययमपि वादो न युक्तिसहः । जातो जन्यत इति प्रकारस्तु प्रवाहादित्वपक्षोक्तैरेव दूषणैर्यस्त इत्यकिंचित्करः ।

एवं क्षीणेषु सर्ववादेषु सत एव मायया जन्मेत्येवंरूपो मायावादोऽवशिष्यते । स विचार्यमाणः स्वमदृष्टान्तेन जगतो मिथ्यात्वमेव द्रढयतीति पूर्वं स्वामिकानां मिथ्यात्वमुपपाद्यते । तथाहि—स्वामिकाः सर्वे भावभेदाः शरीरान्तःस्थाः । शरीरसंवृतत्वात् । यद्यत्संवृतं तत्तदन्तःस्थम् । गृहकुम्भवत् । अथवा यच्छरीरसंवृतं तेच्छरीरान्तःस्थम् । नाडीवदिति न्यायेन स्वामिकानां शरीरान्तःस्थत्वसिद्धिः । न च स्वामिका न शरीरान्तःस्थाः । किन्तु बाह्याः । तद्वाह्यत्वेन महत्वादिना चाऽभासमानत्वादिति सत्प्रतिपक्षसत्वात्पक्षे हेत्वसिद्धेहेतोः साध्यसमत्वं वा शङ्कनीयम् । ते अबाह्याः । अदीर्घकालदर्शनकत्वात् । दृश्यमानदेशगमनाऽनपेक्षलौकिकदर्शनकत्वाद्वा । यन्नैवं तन्नैवम् । जाग्रदृश्यघटादिवदितिन्यायाभ्यां बाह्य-

त्वसाधकहेतोरेव साध्यसमत्वसिद्धेः प्रतिपक्षत्वस्याऽशक्यवचनत्वात् । यदि गत्वा पश्येत्तं देशं पश्यन्प्रतिबुद्धस्तत्रैव तिष्ठेत् । बहुकालेन च पश्येत् । यतश्चाऽगत्वा लौकिकप्रत्यासत्यभिमानेन पश्यत्यतोऽन्तरेव पश्यतीति तर्केणापि प्रतिपक्षनिरासाच्च ।

किं च वाजसनेयिनां बृहदारण्यके श्रूयते । 'न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्त्यथ रथान् रथयोगान्पथः सृजते इति' 'स्वप्नान्त उच्चावच्चमीयमान' इति मन्त्रेऽनेकरूपकरणम् । 'तन्नायतं बोधयेद्दुर्भैषज्यं हासै भवती'ति सुस्पस्य निर्बन्धेन जागरणे कष्टं च श्राव्यते । यदि जाग्रहृष्टमेव तत्र स्यात्तदा न तत्रेत्यादिना तदभावं, ततः करणं, दुर्भैषज्यं च न वदेत् । यत्र सुस्पस्तत्रैव स्त्रिया रममाणः स्वलिते जाग्रंस्तां बहिः यदि पश्येत् । यतो न पश्यति ततः शोकं करोति । यतः करोति ततो रथाद्यभाव इत्यतोऽपि तेषामान्तरत्वसिद्धिः । न च चिन्तामण्यादिसिद्धसृष्टिन्यायेन स्वप्नेऽनुपादानिका सत्यासृष्टिर्बाह्यैव भवतीति वाच्यम् । पूर्वोक्तन्यायानां तत्प्रतिपक्षत्वात् । अनुपादानकत्वेऽवयवादिविघटनेऽपि नाशाऽसम्भवाऽपत्य चिन्तामण्यादिसिद्धसृष्टावपि तथात्वस्य विप्रतिपक्षत्वाच्च । न्यग्रोधधानादाविव तत्राप्यमूर्त्तसकलपदार्थज्ञीकारेबाधकाभावाच्च । चिन्तामण्यादिसृष्टेजाग्रेदनुभववदस्याः स्वामिकसृष्टेननुभवेन स्वामिका मिथ्याभूता बाह्यधर्मत्वेन प्रतीयमानत्वे सत्यन्तर्दृष्टत्वात् । यदेवं तदेवम् । करतलहृष्टमैयागजवत् । यन्नैवं तत्त्वैवम् । सत्यगजवदिति साधनेन च तत्सत्यताया अशक्यवचनत्वात् । सन्ध्याधिकरणविरोधाच्च । अतस्तत्र मायिकयेव सृष्टिरिति

१ धान्यादिति खपाठः । २ जाग्रत्यनुभवेति कपाठः । ३ मायिकवदिति खपाठः ।

निश्चीयते । सा च मिथ्यैव भवितुमर्हति । दृश्यमानस्य स्थूल-  
स्याऽन्तर्मातुमशक्यत्वात् ।

एवं सिद्धे स्वामिकस्य मिथ्यात्वे यथेयं गजतुरङ्गमनुष्यादिरू-  
पेण मिथ्या, तथा मनोध्यातापि सा ज्ञेया । तत्राऽयं प्रयोगः ।  
जाग्रति मनोध्याता भावभेदा वाक्यरूपेण मिथ्याभूताः । तथा  
प्रतीयमानत्वे सत्यान्तरत्वात् । यदेवं तदेवम् । स्वामिकवदिति ।  
न च ध्यानस्य स्मरणपर्यायत्वात्स्मरणे च बहिष्ठस्य सत एव संस्का-  
रद्वारा गोचरत्वमात्रं भवतीति दृष्टान्तविरोध इति वाच्यम् । अती-  
तस्याऽसतोऽपि गोचरत्वात् । हेत्वन्तरेण च दृष्टान्तसंगतेः । तथा च  
प्रयोगः । मनोध्याता गजादयो वर्तमानत्वेनाऽनुभूयमानत्वेऽप्य-  
सन्तः । आद्यन्तयोरसत्त्वात् । यदेवं तदेवम् । स्वामिकवत् ।  
यन्नैवं तन्नैवम् । स्वमतप्रतिपन्ननित्यवस्तुवदिति । न च विमता वर्त-  
मानत्वेनाऽनुभूयमानाः पदार्थाः सन्तः । आद्यन्तयोरसत्त्वात् ।  
यदेवं तदेवम् । घटादिवदिति साधारणे हेतुरिति वाच्यम् ।  
विमता घटादयो वितथाः । वितथसदृशत्वात् । यदेवं तदेवम् ।  
ऐन्द्रजालिकवदिति साधने घटादीनामप्यसत्वसिद्धिर्दृष्टान्तविरहात् ।  
न च विमताः सत्याः । अर्थक्रियाकारित्वादिति साधनान्न दोष  
इति वाच्यम् । असन्तः, अर्थक्रियाकारित्वात् । स्खलनजनकस्वा-  
मिकप्रमदास्पर्शवदिति प्रयोगेणाऽस्यापि साधारणत्वनिश्चयात् ।  
न च जाग्रद्वृत्तिगम्यत्वे सतीति विशेषणे दत्ते हेतोर्न साधारणत्वा-  
पत्तिरिति वाच्यम् । तथापि मायाहस्त्यादौ व्यभिचारस्य दुर्वार-  
त्वात्साधारणस्याऽनिवृत्तेः । एवं प्रपञ्चसत्तासाधकानां हेतूनामाभासत्वे  
सिद्धेऽसतो गगनकुसुमादेस्तत्त्वतो मायातश्च जन्माऽदर्शनात्सत एवं  
मायातो जन्म वाच्यम् । सच्च ब्रह्मैव । अभेदश्रुत्यनुरोधात् ।

एवं सति ब्रह्मैव प्रपञ्चाकारेण मायया विवर्तित इति सिद्धो मायावादः । अत एव छान्दोग्यश्रुतिरपि 'वाचारम्भणं विकारो नामधेयमि'ति विकारस्य वाचारम्भणत्वमुक्त्वा मृत्तिकेत्येव सत्यमिति कारणस्य सत्यत्वं वदति । तेन दृष्टान्तेन कार्यस्य जगतो मिथ्यात्वं, कारणस्य ब्रह्मण एव सत्यत्वमाह । 'अनृतापिधाना' इति च । बृहदारण्यकेऽपि 'इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते' इति परमेश्वरस्य मायाभिर्बहुरूपत्वमाह । 'अतोऽन्यदार्तमि'ति च । श्वेताश्वतरेऽपि 'मायां तु प्रकृतिं विद्यादि'ति । इममेवार्थं पुराणान्युपष्टभन्ति । यथा ह्येकादशस्कन्धे 'यदिदं मनसा वाचा चक्षुभ्यां श्रवणादिभिः । नश्वरं गृह्यमाणं च विद्धि मायामनोमयमि'ति । अत्र च नश्वरमिति हेतुगर्भं विशेषणम् । तेनेदं मनआदिभिर्गृह्यमाणं मायामनोमयम् । नश्वरत्वादित्यनुमानं फलति ।

एवं 'त्वय्युद्धवे'त्यत्रापि विकारस्य मायात्वं आदावन्ते चास्त्वादिति हेतुः फलति । तेन च जन्मादयो देहस्यैवेति तथैव धर्मद्वारा मायिकत्वमुक्तं भवति । द्वादशाध्याये च 'स एष जीव' इत्यारभ्याऽसमाप्ति प्रपञ्चस्य मायामयत्वं वेदार्थत्वं चोक्तम् । हंसगीतायां च । 'असत्त्वादात्मनोऽन्येषां भावानां तत्कृता भिदा । गतयो हेतवश्चाऽस्य मृषा स्वप्नदशो यथे'ति । 'ईक्षेत विभ्रम-भिदं मनसो विलासं दृष्टं विनष्टमतिलोलमलातचक्रम् । विज्ञानमेकमुरुधेव विभाति माया स्वप्नस्त्रिधा गुणविसर्गकृतो विकल्प' इति । एवं योगेश्वरादिवचनेऽपि । एवमेव विष्णुपुराणादिप्वपि । तस्मान्मायिक एव प्रपञ्चो ब्रह्मसत्त्वैव सदिति प्रतीयत

इत्येव मन्तव्यम् । ततश्च न ब्रह्मरूपत्वं न वा ब्रह्मपरिणामत्व-  
मिति प्राप्ते—

अत्रोच्यते न सर्वोऽपि प्रपञ्चो मायिकोऽपि तु ।  
नश्वरो मायिकस्तेन सत्यो युक्त्यापि सिद्ध्यति ॥ २ ॥

तथाहि—भवदभिमतो व्यावहारिकः प्रपञ्चः कस्यचिदुत्कृष्ट-  
सत्ताकस्य प्रतिकृतिः । अनन्तरोत्पन्नश्च । मायिकत्वात् । यदेवं  
तदेवम् । आभासादिवत् । यन्नैवं तन्नैवम् । ब्रह्मवत्खपुष्पवच्च ।  
एवमुत्कृष्टसत्ताकप्रतिकृतित्वेऽनन्तरोत्पन्नत्वे च सिद्धे ततः पूर्वसि-  
द्धस्य पारमार्थिकं सत्यत्वं सिद्ध्यति । न च प्रतिविम्बस्य मायिक-  
त्वादादर्शद्वयसाम्मुख्ये तदनवस्थादर्शनात्तस्मिन्दृष्टान्तिमे सत्यत्वं न  
सिद्ध्यतीति वाच्यम् । तत्रापि सत्यस्यैवादर्शद्वयविम्बस्य पूर्वावधि-  
त्वात् । अन्यथा तदभावात् । एवं च व्यावहारिकसत्तापेक्षयो-  
त्कृष्टा सत्ता पारमार्थिकयेवेति तत्सत्ताकत्वं पूर्वसिद्धस्य निरावाधम् ।  
'आत्मैवेदमग्र आसीत्स आत्मानः स्वयमकुरुत । सत्यं चाऽनृतं  
च तत्सत्यमभवत् यदिदं किंच तत्सत्यमित्याचक्षते' 'पुरुष  
एवेदः सर्वं यद्भूतं यच्च भाव्यम्' 'स वै सर्वमिदं जगत्तत्स-  
म्भूतं सृस(?) भव्य' मित्यादिश्रुत्यनुगृहीतत्वाच्च ।

न चाऽत्राप्यकुरुतेति श्रवणाजन्यत्वे पूर्वोक्तदोषप्रसङ्गं इति  
वाच्यम् । तथाऽविर्भावेनाऽदोषात् । तस्य वादान्तरे व्युत्पाद्यत्वात् ।  
न च सत्कार्यवादोक्तदूषणग्रासः । श्रौतत्वेनाऽलौकिकेऽर्थे तदनव-  
सरात् । अन्यथा तौत्यात् । नन्वेवं सत्युपन्यस्तानि पुराणधार्यानि

१—अत्राऽप्यशुद्धवहुलः पाठो व्यर्थाऽऽम्बरभिया न रक्षितः ।

श्रुतिवाक्यानि च कथं सङ्गच्छन्त इति चेदेवं सङ्गच्छते । यदिदं पौराणिकवचनकदम्बकमुपन्यस्तं तदपि मतान्तरसृष्टिरूपं तदभिमतमेवादाय वैराग्यार्थमुच्यते । न तु सृष्टिमात्रमिथ्यात्वाय । ‘विश्वं वै ब्रह्म तन्मात्रं संस्थितं विष्णुमायया । यथेदार्नीं तथा चाग्रे पश्चादप्येतदीहशमि’ति तृतीयस्कन्धविरोधात् । अवान्तरप्रकरणेन वैराग्यार्थत्वनिश्चयाच्च । तथा—एकादशस्कन्धे सप्तमाध्याये ‘त्वं तु सर्वं परित्यज्य स्तेहं स्वजनबन्धुषु । मर्यावेश्य मनः सम्यक्समद्विचरस्व गामि’त्यनेन बन्धुस्तेहत्यागः स्वसिन्सम्यज्ञनोनिवेशनं चेत्यङ्गद्वयविशिष्टसमद्वक्त्या गोविचरणमुपदिशतो भगवतो ‘यदिदं मनसा वाचे’त्यादिवाक्यपञ्चकं, तत्तु समद्वक्त्वस्य पूर्वाङ्गं यः स्तेहत्यागस्तदर्थमान्तरालिकसृष्टिमादाय भवति । ‘सर्वभूतसुहच्छान्तो ज्ञानविज्ञाननिश्चयः । पश्यन्मदात्मकं विश्वमिति समद्वक्त्वविवरणात् । अन्यथा पश्यन्मायात्मकमित्येवं विवृणुयात् । एतस्यैव विस्तारोऽग्रे प्रश्नानुरोधेन ।

एवं सति तदग्रिमप्रश्ने ‘सोऽहं ममाह’मिति श्लोके ‘त्वन्मायया विरचिते’ यत्तदपि सोहं ममाहमित्यारिकाया अन्तरासृष्टिविषयिष्या मूढबुद्धेविशेषणम् । तथा च तदिति ल्यब्लोपात्पञ्चमी लुसा । तां बुद्धिं ल्यत्तवा विगाढो वृढोऽहं भवन्निगदितं यथा संसाधयामि तथा शाधीत्यन्वयो ज्ञेयः । दशमाऽध्याये तु ‘सुप्तस्य विषयालोक’ इति श्लोके भेदात्मबुद्धेरेवाऽफलत्वमुक्तम् । न तु प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वमिह । ‘वैशारदी साऽतिविशुद्धबुद्धिरि’त्यत्रापि विद्यया विकल्पबुद्धिरूपायाः सकार्याऽविद्याया नाशे तन्नाशिकायाः सात्त्विकज्ञा-

नरूपाया विद्याया अप्यग्निदृष्टान्तेन नाश्यनाशे स्वतो नाशमात्रमु-  
च्यते । तावता न काचित्क्षतिः । सत्त्विकत्वेन तस्या अपि मनो-  
वस्थारूपत्वात् । एतदग्रे 'अथैषामि'त्यारभ्य 'मुह्यन्ति शुचार्पिता'  
इत्यन्तेन कर्ममार्गीयभेदवादिनिन्दनं 'काल आत्मे'त्यनेन नाना-  
वादं चाह । तत्त्वनुकूलमेव । एवमग्रे द्वादशाध्याये 'तस्मात्त्वमुद्ध-  
वोत्सृज्ये'ति द्वाभ्यां सर्वत्यागपूर्वकपुष्टिमार्गीयशरणगमनोपदेशो-  
त्तरमुद्धवसंशयनिर्वत्तनाय, 'स एष जीवो' इत्यारभ्य 'अथ त्य-  
जास्त'मित्यन्तेन यदुक्तं तत्राऽपि संशयोत्पादकचांचत्यनिवृत्यर्थ  
मनोनिग्रहस्यावश्यकत्वात् । विहितप्रतिषिद्धादिभेदवोधनेन चित्तचां-  
चत्यजनकस्य वेदस्य 'स एष' इत्यादि 'वाणी'त्यन्तेन स्वव्यक्ति-  
रूपं स्वरूपं सपरिकरमुक्तवा तदर्थस्य रूपप्रपञ्चस्याऽपि वेदाऽतिदेशेन  
स्वव्यक्तिरूपतामुक्तवा त्याज्यांशं वोधयितुं 'य एष' इत्यादिना प्रकृ-  
तिपुरुषबीजस्य कर्मात्मकस्य भेदप्रपञ्चस्य स्वरूपं वदन्प्रतिषिद्धन्यायेन  
'हेयमेतं मायामयं यो वेद स वेदं वेदे'त्युपसंहृत्य 'एवं गुरु-  
पासनये'त्येकेन मनोनिग्रहप्रकारमाह । अतोऽत्रापि वैराग्यार्थं मता-  
न्तरसृष्टनुवादः पूर्ववदेवेति न चोद्यावकाशः ।

एवमेव त्रयोदशे योगवोधनार्थं हंसगीतामुपक्षिप्य तत्र भेदस्य  
वाचारव्यधत्वमुक्तवा 'यदिदम्मनसे'त्यनेन सर्वस्यात्माऽभेदेन ज्ञान-  
मुपदिश्य जीवदेहस्वरूपा ये गुणाश्चित्तं च, तदुभयत्यागार्थं जीवस्य  
मनोवस्थाविलक्षणत्वं साक्षित्वं च नृसिंहोत्तरतापनीयवदुक्त्वा  
'तर्ही'त्यादिद्वाभ्यां त्यागोपायमुक्त्वा 'यावन्नानार्थे'त्यादिना नाना-  
त्वस्य आंतिकल्पितत्वाद्वार्द्द नानात्वमनुमानादिना संछिद्य 'मां भ-  
जते'त्युपदिश 'नीक्षेत विभ्रममि'त्यनेन त्रिविधस्य जाग्रदादिष्वन्तरा

सृष्टस्यैव मनोविलासत्वं ऋमत्वं चाऽऽह । 'ततो दृष्टिं तत' इत्यादि  
त्रयेण जीवदेहस्य पूर्वोक्तस्यैव नश्वरत्वादिकं वदन्सांख्ययोगगुह्यमुप-  
संहरति । तेनेदमपि वैराग्यार्थमेव भेदवाद्यभिमतां गुणविसर्गसृष्टि-  
मेव तादृशीं वदतीति पूर्ववदेव ।

अत एव चतुर्दशपञ्चदशाध्यायद्वये एकस्यैव वेदस्याऽध्येतृणां  
प्रकृतिवैचित्र्यान्नानार्थवकृत्वं स्वमाययोक्त्वा, तुच्छफलभोकृत्वं च  
तेषामुक्त्वा, विंशैकविंशाभ्यामध्यायाभ्यां सप्रपञ्चं वेदार्थं संग्रहे-  
णोक्त्वा, 'किं विधत्ते किमाचष्टे किमनूद्य विकल्पयेत् ।  
इत्यस्या हृदयं लोके नान्यो मद्वेद कश्चन । मां विधत्तेऽभिधत्ते  
मां विकल्प्यापोह्यते ह्यहम् । एतावान्सर्ववेदाऽर्थः शब्द आस्था-  
य मां भिदाम् । मायामात्रमनूद्यान्ते प्रतिषिध्य प्रसीदती'त्य-  
न्तेन शब्दस्य स्वाऽऽख्यानेन भिदामायिकतावकृत्वमुक्तम् । तेन  
पूर्वोक्त एवार्थो निर्णीत इति निर्गर्वः । एवं सत्येकोनविंशे यदुक्तं  
'त्वय्युद्धवाश्रयती'त्यनेन तदपि 'मायामात्रमिदं' ज्ञात्वेत्युपक्रमो-  
क्तसन्यायांगवैराग्यसिद्ध्यर्थं पूर्वोक्तसृष्टिं लक्षीकृत्यैवोक्तमतोऽत्रापि  
न चोद्यावकाशः । एवमेवाष्टाविंशे 'छाया प्रत्याह्याऽभासा  
असन्तोऽप्यर्थकारिणः । एवं देहादयो भावा यच्छन्त्या मृत्यु-  
तो भयमि'त्यनेन पूर्वोक्तरूपाणामेव देहादीनामर्थक्रियाकारित्वे-  
ऽप्यसत्त्वं बोधयित्वा तदनुपदमेवा 'ऽस्त्मैव तदिदं विश्वं  
सृज्यते सृजति ग्रन्थुः । त्रायते त्राति विश्वात्मा हियते हरती-  
श्वर' इत्यनेन सर्वस्येश्वरात्मकत्वमुक्तमिति भेद एव मिथ्यात्वं पर्य-  
वस्यति । समाप्तौ 'चैष तेऽभिहितः कृत्स्नो ब्रह्मवादस्य संग्रह'  
इति कथनात्सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वमेव सिद्धतीत्यलं प्रसक्तानुप्रसक्त्या ।

एवमेव वैष्णवादिपुराणेष्वपि ज्ञेयम् । 'तदेतदक्षयं नित्यं  
 जगन्मुनिवराखिलम् । आविर्भावतिरोभावजन्मनाशविकल्प-  
 वदि'ति प्रथमांशे पराशरीयवाक्यात् । याः पुनश्छान्दोग्यादिश्रुतय  
 उक्तास्तासान्त्वयमर्थः । तथाहि—छान्दोग्ये तावदेकविज्ञानेनाऽविज्ञा-  
 तविज्ञानं प्रतिज्ञाय 'यथा सोम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृणमयं  
 विज्ञातं स्याद्वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव  
 सत्यमि'त्यादिना मृत्पिण्डलोहमणिनखनिकृन्तनदृष्टान्तैरेकोपादानकं  
 कार्येकदेशमुदाहृत्य तस्मिन्नेकदेशे यद्विकारत्वरूपो यो धर्मो  
 निश्चितः स एव तु तज्जातीयेषु कार्यान्तरेष्वप्युपलभ्यमानसामान्यो  
 भवतीति सामान्यलक्षणप्रत्यासत्त्वैव सर्वज्ञानं भविष्यतीति तद्वार-  
 णाय प्रकृते मृत्तिकेत्येव सत्यमित्यादिना कारणरूपेण सत्यत्वकथ-  
 नान्मृदादिरूपेण ज्ञानस्यैव विवक्षितत्वं न तु मृणमयत्वादिरूपेणेति ।  
 ततोऽपि वैलक्षण्यबोधनात् । दृष्टान्ते कार्यकारणयोः कारणता-  
 प्रकारस्य च प्रत्यक्षत्वात् । दार्ढान्तिके च कार्यस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वं  
 न तु कारणस्य, कारणताप्रकारस्य चेति प्रतिज्ञासिद्धये तयोः कार्य-  
 कारणाभेदस्य च बोधनीयत्वा 'द्यस्तु यस्यादिरन्तश्च स वै मध्यं  
 च तस्य तत् । विकारो व्यवहारार्थो यथा 'तैजसपार्थिवा'  
 इत्येकादशस्कन्धवाक्ये पार्थिवतैजसपदाभ्यां मृत्पिण्डलोहमण्यादि-  
 गोचरीकरणेनैतच्छुत्युपबृंहणादपि घटः पट इत्यादीनां कार्यप्रकाराणां  
 व्यवहारार्थं वाचासंकेतितत्वम् । न तु तेन रूपेण तेषां वस्तुत्वम् ।  
 किन्तु मृदादिरूपेण । तथा प्रकृते कार्यप्रकाराणां कारणाऽनन्य-  
 त्वेन सत्यत्वमेव श्रुत्या बोध्यते, न तु मिथ्यात्वम् । शुक्तिरजतादि-  
 वत् । अन्यथा तदेव दृष्टान्तीक्रियेत । नाऽपि तत्र सामान्यलक्षणा  
 सम्भवति । अमाणामनन्तरूपत्वात् ।

अत एव सूत्रकारोऽपि तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्य इत्येवाऽसूत्रयत् । यत्तु 'तदनन्यत्वसूत्रे भेदव्यासेध एव क्रियते नत्वभेदो वोध्यत' इति कैश्चिदुक्तं तदपि दृष्टान्तोपरोधादेव परास्तम् । व्यासेधिते च भेदेऽभेद एव पर्यवसानादभेदपर्यन्तत्वमेवाचार्याशयगोचरम् । नो चेत्सन्देहनिराकरणार्थं प्रवृत्तत्वात्तन्मिथ्यात्वमेव ब्रूयात् । 'पुरुषस्य चैतन्यं' 'राहोः शिर' इत्यादौ या नामधेयमात्रता सापि ज्ञाता सती तयोरभेद एव पर्यवस्थति । नतु भेदस्य कल्पनामात्रतां गमयित्वा निवर्तते । यदि तावदेव कृत्वा निवर्तेत तर्ह्यर्थस्याभिलापमात्रत्वाद्वन्ध्यासुतादिवचैतन्यराहू कदाचिदपि न प्रतीयेयाताम् । 'शब्दज्ञानानुपाती वस्तुशून्यो विकल्प' इति पातञ्जलस्यापि तावशो भेद एवाऽत्र लक्ष्यः । तस्यैवाऽवस्तुत्वात् ।

रज्जुसर्पमृगतृष्णोदकादिषु यद्यासेधमात्रे पर्यवसानं, तत्तु तत्स्वरूपस्याऽवस्तुत्वात् । न चेह तथा । अबाधितप्रतीतिसिद्धत्वात् । 'तद्वैतत्पश्यन्नृषिर्वामदेवः प्रतिपेद' इत्यादिश्रवणात् । प्रकृतश्रुतिरपि वाचारम्भणरूपाया विक्रियाया एव नामधेयतां विधत्ते वाचारम्भणं विकारो नामधेयमिति । यदि कार्यस्वरूपस्याऽपि वाञ्छात्रतामभिप्रेयाद्वाचारम्भणं नामधेयमिति पदद्वयं न ब्रूयात् । एकेनैव चारितार्थ्यात् । अतो वाक्संकेतस्यैवाऽनृतत्वमेवं फलतीति स्वरूपं कारणादभिन्नमेव । अतो दृष्टनष्टस्वरूपत्वं स्वरूपेणानुपात्व्यत्वं च सृष्ट्यन्तरविषयकं न तु विषयश्रुतिगोचरमिति कल्पितमेवैतत् ।

एवमेव दार्ढान्तिकवाक्ये 'प्यैतदात्म्यमिदं सर्वमि' त्युक्त्वाऽग्रेतच्छब्देन सर्वं परामृश्य तस्य सत्यत्वं विदधती श्रुतिर्यदात्मक-

मिदं सर्वं सत्यमुक्तं तत्स्वरूपमाह—‘स आत्मै’ति । जडवज्जीव-स्याऽपि तदात्मकत्वमाह ‘तत्त्वमसी’ति । यदि जीवस्य परब्रह्मात्म-कत्वमभिप्रेयात्तपदं पुनर्न ब्रूयात् । स आत्मा त्वमसीत्येतावतैव चारितार्थ्यात् । अतो दार्षनिकेऽप्यनभिप्रेतमेव मिथ्यात्वम् । अनृताभिसन्धवन्धनादिकं त्वनेकान्तिवादिनामेव भीषकं नत्वेकान्तिवादिनाम् । वृक्षशाखोदधितरंगवन्नानात्वाऽनङ्गीकारात् । ‘अपागाद-ग्रेरग्नित्वमि’त्यादावपि वाचारब्धाग्नित्वादेरेवाऽपायो न कारणाऽभेदस्यापि । त्रीणि रूपाणीत्येव सत्यमितिकथनात् ।

यदि कारणभिन्नस्याऽऽयादिस्वरूपस्याऽपि मिथ्यात्वमभिप्रेयात्तर्ह्य-ऽयादित्वमपोद्य नेदमित्येव सत्यमित्येव ब्रूयात् । ‘स वा एष महानज’ इत्यादिश्रुतयस्तु विरुद्धधर्माधारत्वबोधनेन माहात्म्यमेव परब्रह्मणो गमयन्तीति व्युत्पादितमन्यत्र । अतो यदविद्यात्मकत्वं नामरूपजीवव्याकरणादीनामङ्गीकृत्येश्वरस्य नामरूपसम्बन्धात्तादृश-तत्कारणत्वादिसमर्थनं तत्त्वप्रज्ञाविलसितमात्रमिति निपुणधीभिरवधेयम् ।

‘आकाशो वै नामरूपयोर्निर्वहिता’ । ‘ते यदन्तरा तद्व्याप्ते’ति श्रुतिस्तु तन्निर्वाहकत्वं ब्रह्मणो वक्ति । न तु तयोराविद्यकत्वम् । एवमेव ‘सर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरो नामानि कृत्वाभिवदन्यदास्त्’ इत्यपि तयोः कार्यत्वमात्रं वक्तीति पूर्वतुत्यैव । कार्यस्वरूपस्य ब्रह्मात्मकता तूपपादितैवाधस्तात् । आत्मैकत्वदर्शनस्याभयमिव परिणतसर्वभूतब्रह्माभेददर्शनस्य फलमपि श्रूयत एव । ‘तदिदम-प्येताहि य एवं वेद ब्रह्माहमसीति स इदं सर्वं भवति तस्य ह न देवाश्रष्ट्यश्च नाभूत्या ईशत आत्मा ह्येषां सम्भवतीति’ । भार्गव्यां

च विद्यायां 'य एवं वेद प्रतितिष्ठती'त्यादि । न च फलजाग्न्यं शङ्क्यम् । पुत्रेष्टिकारीर्यादिवद्विद्वदौन्मुख्यजननार्थत्वेनाधिकारसम्पादकत्वात् । अँस्तु वा तथा । तथाप्यफलत्वं गतमेवेति दिव्यात्रमत्रोक्तम् । विशिष्यतु भाष्यविभागे प्रतिविधास्यामः । एव- 'मनृतापिधाना' इत्यपि छान्दोग्ये दहरविदः कामानुपक्रम्य पठितम् । 'त एते सत्याः कामा अनृतापिधानास्तेषां सत्यानामनृतमपिधानमिति' । तदप्यन्तरासृष्टावेव पर्यवस्थति । तस्याएवाऽपिधायकत्वात् ।

वस्तुतस्तु 'सत्यं चानृतं च सत्यमभवदि'ति श्रुतेः स्वस्यैव बहुभवनमुपक्रम्य पाठनात्तत्र च मायादिशब्दाभावा 'द्यदिदं किंच तत्सत्यमित्याचक्षत' इत्युपसंहाराच्चानृतशब्दोऽप्यत्र न मिथ्यावचनः किन्तु द्वैरूप्यकथनप्रस्तावादाधिदैविकसृष्टिविलक्षणमात्रपरः इति तत्र सिद्धत्वात्प्रकृतेऽपि प्रस्तुतलक्षणापिधानपरो नतु मिथ्यापरः । खपुष्पतुत्येन पिधानाऽसम्भवात् । शुक्तिरजतादावपि बुद्धेः सत्याया एव तेन रूपेणाख्यानाद्भूतवत्तया पिधानाविरोधः । एतेनैवा 'अनृतं वै वाचावदति' 'अनृतं मनसा ध्यायतीत्या'द्यपि व्याख्यातप्रायम् । 'इन्द्रो मायाभिरिति तु मायाभिः पुरुरूपदर्शनं वक्ति, न तु तया तथा भवनम् । तया तथा भवने विवक्षिते क्रक्षपूर्वाधि एव माययेति वदेत् । न च मायापुरुरूपपदयोः समभिव्याहारवलात्तथार्थो लप्स्यत इति वाच्यम् । एतस्य पूर्वोक्तानुवादत्वेन पुरोवादवैलक्षण्यस्याऽशक्यवचनत्वात् । न च तदर्थनिश्चयनार्थमेवात्र समभिव्याहार इति वाच्यम् । विनिगमकाऽभावात् ।

किंच इदं हि वाक्यं मधुब्राह्मणस्थम् । तत्र च मैत्रेयीब्राह्मण-  
प्रतिपादितस्याऽऽत्मनः पृथिव्यादिषु विद्यमानत्वममृतब्रह्मसर्वात्म-  
कत्वं चोपक्रमे प्रतिपाद्यते । द्रष्टा ऋषिर्मत्रः पुरां करणं, पक्षिरूपेण  
तासु प्रवेशं, चोक्त्वा सर्वस्य तत्संवृतत्वमुवाद । तेन प्राप्ते भेदे पूर्व-  
प्रतिपादितसर्वरूपत्वहानिमालोक्य तन्निरासेन सर्वरूपत्वसमर्थनाय  
'रूपं रूपमि'ति मन्त्रः पठ्यते । 'यं वै हरयो यं वै दश च सह-  
स्राणि बहूनि चानन्तानि चेत्यनेन विप्रतीयते । ततो यस्यैवं  
हर्यादिरूपताऽत्रोक्ता ब्राह्मणोपक्रमे चामृतब्रह्मस्वरूपतोक्ता तस्यैव  
'तदेतद्ब्रह्मापूर्वमनपरमनन्तरमवाह्यमि'त्यनेन स्वरूपमुक्त्वा 'य  
आत्मा ब्रह्म सर्वानुभूरित्यनुशासनमि'त्युपसंहृतम् । तत्रोपक्रमो-  
पसंहाराभ्यां ब्रह्मणः सर्वरूपता मायां विनैव बोधिता, मंत्रव्या-  
ख्याने च तथैव हर्यादिरूपतेत्यात्मन एव च सर्वरूपताऽभ्य-  
स्तेति सर्वानुभूरित्युपपत्त्या च मायावाद्यभिमताया मायाया वा-  
क्यार्थविरुद्धत्वादत्र मायाशब्देनेन्द्रियवृत्तिरेवोच्यते । 'स्यान्माया  
शांवरी कृपादम्भो बुद्धिश्चेत्यनेकार्थकोशे मायापदस्य बुद्धि-  
वाचकताबोधनाच्च । अतो नानेनापि प्रपञ्चस्यात्रोक्तस्य मायिकत्व-  
सिद्धिः । 'अतोऽन्यदार्तमि'ति तु ईश्वरातिरिक्तस्य रूपस्य जीव-  
जडात्मकस्य दुःखित्वं बोधयति न मिथ्यात्वम् । ब्रह्माभेदस्य श्रुत्य-  
न्तरसिद्धत्वात् । दुःखं चानन्दतिरोभाव एवेति । तत्रापि न भव-  
दिष्टसिद्धिः ।

श्वेताश्वतरीये तु मायायाः प्रकृतित्वं बोधयते । तस्याश्च सत्यत्व-  
मेकादशस्कन्धादवगम्यते । 'तन्मायाफलरूपेण केवलं निर्विक-  
लिपितम् । वाञ्छनोगोचरातीतं द्विधा समभवद्वृहदि'त्युपकम्य

‘प्रकृतिर्हस्योपादानमाधारपुरुषः । परः सतोऽभिव्यञ्जकः कालो ब्रह्म तत्रितयन्त्वहमि’ति कथनात् ।

न च नृसिंहतापनीये ‘सैषाऽविद्या जगत्सर्वमि’ति प्रतिज्ञाय तस्यास्तमोरूपत्वमप्यनुभाव्य ‘सैषा वटबीजसामान्यवदनेकवटशक्तिस्तद्यथा वटबीजसामान्यमेकमनेकान्स्वाऽव्यतिरिक्तान्वटान्स्वबीजानुत्पाद्य तत्र तत्र पूर्णं सन्तिष्ठत्येवमेवैषा माया स्वाव्यतिरिक्तानि परिपूर्णानि क्षेत्राणि दर्शयित्वा जीवेशावाभासेन करोति माया चाऽविद्या च स्वयमेव भवती’ति कथनान्मायिकत्वमेव सर्वस्य जगत इति शङ्कनीयम् । तस्याऽन्तरासृष्टिपरत्वात् । ‘मायया त्वन्यदिवे’त्युपक्रमेण ‘तस्मादात्मन एव त्रैविध्यं सर्वत्र योनित्वमपी’त्युपसंहारेण च तथा निश्चयात् । अत एव दृष्टान्तो व्याख्यानेन दार्षान्तिके दर्शनमादायैव योजितो नतु जननमादाय । वटबीजं तूत्पाद्य वटेषु पूर्णं सन्तिष्ठति । एषा तूत्पादने तत्र स्थाने चासमर्थत्वात्तादृशानि क्षेत्राणि दर्शयित्वा स्वयं मायाविद्यारूपाऽदर्शद्वयस्थानीया सती जीवेशावाभासेन करोतीति । तथा च यस्मादियमाभासाधारभूता ब्रह्मादित्रिरूपवती तस्मादाभास्यस्यात्मन एव त्रैविध्यम् । आभासाभास्ययोः समानाकारत्वनियमात् । यस्माच्चेयं दर्शयित्येव न तु जनयित्री । दर्शनं च जननं विनाऽनुपपन्नं तस्मादात्मन एव सर्वत्र योनित्वमिति । तत एव जातमिति सिद्ध्यतीत्यनेनापि न जगन्मात्रमायिकत्वसिद्धिः । अत एवोपक्रमेष्यन्यदिवेत्युक्तं न त्वन्यदेवेति । नापि मिथ्यैवेति ।

एवं चान्तरासृष्टिं प्रति विवर्तोपादानत्वमात्मसृष्टिं प्रति परिणाम्युपादानत्वं ब्रह्मण इति निश्चयः । इममर्थमाचार्योऽप्यात्मकृतेः

परिणामात्' 'प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधात्' 'योनिश्च हि गीयत' इत्यादि सूत्रयन्ननुमेने । अतो ये मायिकमेव प्रपञ्चमाहुस्ते प्रतारका एव । अज्ञा वा । यो यादृशं पश्यति स तादृशं वदति । 'मायेत्यसुरा' इत्यसुराणां मायोपासकत्वात्तदनुगृहीतास्ते यथा पश्यन्ति तथा वदन्तीति तेषामपि न दोषः ।

ननु वेदान्तानां ब्रह्मप्रतिपत्त्यर्थं प्रवृत्तत्वेन सृष्टौ तात्पर्याऽभावात्तत्सत्यत्वं न वेदान्तैः सिद्ध्यतीति युक्तिसिद्धं मिथ्यात्वमेवाङ्गीक्रियतामिति चेत् । न । सत्यस्यानुकार्यस्य तादृग्रूपस्याऽभावे खपुष्पादिवन्मायिकस्याप्यसिद्धेस्तत्सिद्धर्थं तादृग्रूपस्य प्रपञ्चान्तरस्य तत्पूर्वसिद्धस्यावश्याङ्गीकार्यत्वात् । सिद्धे चैवं तस्मिन्प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधवलेन ब्रह्मप्रकृतिकस्यैव सिद्धेस्तात्पर्याभावं वदतोऽपि श्रुत्यैव तत्सिद्धेरप्रत्यूहत्वात् । उपपादितं चैतदधस्तात् ।

एतेनैवाध्यारोपापवादपक्षोऽपि प्रत्युक्तः । वास्तविकाभावेऽध्यारोपस्याप्यभावेन प्रतीत्यभावापातेऽध्यारोपस्य दूरापेतत्वात् ।

न च ब्रह्मणो निराकारत्वान्नेदं साधीय इति वाच्यम् । उभयलिङ्गाधिकरणसिद्धस्य विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य पूर्ववाद एव व्युत्पादितत्वात् । एतेनैवाऽकर्तृत्वादेरपि दत्तोत्तरत्वात् । विकृतत्वस्यापि श्रौतत्वादेव परिहारात् । न च द्वैतापत्तिः । तदनन्यत्वादेव तन्निरासात् । प्रतीयमानद्वैतस्य श्रुत्याऽवास्तविकत्वबोधनाच्च । अतो 'बहुस्यां प्रजायेयेती'च्छ्या ब्रह्मैव स्वभावतो लीलयोच्चनीचप्रपञ्चकारं भवतीति वास्तविकभेदभानेऽपि नाऽद्वैतहानिः । अत आगन्तुकत्वेऽपि धृतद्रवत्ववद्वस्तुधर्मत्वेन धर्मधर्मिणोश्चाऽभेदेनाऽदोषात्पू-

वोक्तं निर्वलीकम् । इच्छा च सर्वभवनसमर्थं ब्रह्मैव धर्मरूपेण  
भवत्तेन रूपेणापि भवतीति स्वरूपाऽनतिरिक्ता ।

न च सा सर्वदा भवतीति शङ्कनीयम् । आपादकहेतुभूतस्य  
कालस्याऽभावात् । तस्य भगवच्चेष्टारूपत्वेन पाश्चात्यत्वात् ।  
'योऽयं कालस्तस्य ते व्यक्तवन्धोश्चेष्टामाहुश्चेष्टते येन विश्वमि'ति  
वाक्यात् । 'ऐक्षताऽकामयते'त्यादिश्रौतप्रयोगानुरोधात्सहभवन-  
पक्षेऽपि कालस्य सर्वानियामकत्वादिच्छामपि नियमयिष्यतीति न  
सर्वदा भविष्यति ।

तत्रैषा प्रक्रिया । भगवान्सच्चिदानन्दरूपो धर्मरूपेण भवन् सदं-  
शशक्तिं क्रियां चिदंशशक्तिं व्यामोहिकां मायामानन्दरूपस्य जगत्का-  
रणभूतां मायां च भिनत्ति । तेन धर्माः सच्चिदानन्दाः स्वयंभिद्य-  
मानाः स्वस्वाश्रयं भिन्दन्ति । तदा भगवान्सर्वतः पाणिपादान्तो  
भवति । साकारताञ्चाऽपद्यते । एवं भिन्नोऽपीच्छया मिलितः सन्न  
भिन्न इवाखण्डो भवति । तदपेक्षया कार्यरूपस्याऽल्पत्वात् ।  
'पूर्णमदः पूर्णमिदमि'त्यादावयमेवं गीयते । अत एव सदूपस्य  
कार्येषु प्रत्येकपर्यवसायित्वम् । प्रजायेयेतीच्छयोत्कर्षपकर्षरूपेण  
जातत्वादानन्द उत्कृष्टः । अत एवान्तर्यामिषु भगवदाकारत्वं नेत-  
रेषु । तदेतरौ तं सेवमानौ भवतः । तदा सच्चितोर्धमौ ज्ञान-  
क्रिये आनन्दधर्मरूपेण तिष्ठतः । तदाऽनन्दो ज्ञानक्रियाशक्तिमान्  
भवति । तदा चिदंशशक्तिर्ज्ञानधर्मस्याऽनन्देगतत्वाच्चिदंशं मोहयति ।  
तदा स प्राणधारणप्रयत्नं कुर्वञ्जीवो भवति । सदंशस्तु क्रियाशक्ते-  
र्गतत्वाज्जडत्वमापद्यते । ततो मूलभूतक्रियांशाभिः क्रियाभिर्यथायर्थं

महदादिक्रमेण वाऽन्यैन श्रौतेन क्रमेण वाभिव्यज्यते । तस्यास्त-  
कृतधर्मस्य वा तिरोभवतीत्यादिरूपा सुवोधिनीतोऽवगन्तव्या ।

सेयं प्रक्रिया सर्वश्रुतिवाक्यानुरोधेन श्रुतार्थापत्तिसिद्धा सर्वत्रै-  
वोपयुज्यते । अन्यथाप्रक्रिया तु वाक्यानि वाधते । वाक्यानि तु  
गौरवभयात्सुवोधिनीविवृतौ लिखितत्वाच्चात्र न लिख्यन्ते । तथा  
क्रमभेदाश्च । तस्माद्ब्रह्मणः सकाशाज्जगदुत्पत्तौ न कोऽपि दोषः ।

वस्तुतस्तुभयलिङ्गाधिकरणरीत्या ब्रह्मणः स्वत एव सर्वाकारत्वस्य  
पूर्ववाद एव साधितत्वात्सतत्त्रं ब्रह्म कीडद्वदायदा यद्यद्रूपं बुद्धेः  
शब्दस्येन्द्रियाणां वा गोचरीकरोति तदा तदा तत्तदाऽऽविर्भूतं  
लोकशास्त्रादिव्यवहारविषयं भवति । यच्च यतस्तिरोभावयति तत्र  
भवतीति मुख्यसिद्धान्ते परिणामोऽपि न विचारविषयः । युक्त्य-  
गोचरत्वस्य भूषणत्वात् । अत एव ‘नायमात्मेत्या’दि श्रुतिभि-  
र्भगवत्सामर्थ्येनैव भगवान्प्रकाशो नेतरसामर्थ्येनेति न कोपि चोद्या-  
वसरः । अत एव वृत्तसूक्ते ‘इयं विस्तृष्टिर्यत आवभूव यदि वा  
दधे यदि वा न । यो अस्याध्यक्षः परमे व्योमन् सो अंग वेद  
यदि वा न वेदे’त्युक्तम् । तथा च यद्यादधे तदोक्तरीत्या ततो  
जाता । यदि च नादधे तदा स्वयमेव तथाविर्भूत इत्यर्थः । न  
च सूक्तारम्भे तमस उक्तत्वान्मायिकत्वं शक्यशङ्कम् । तत्रापि  
‘तम आसीन्तमसा गूढमि’ति कर्मकर्तृव्यपदेशात्सदेवेति साव-  
धारणश्रुत्यनुरोधात्पूर्ववादे ब्रह्मणः सर्वशब्दवाच्यत्वव्यवस्थापनेन  
शङ्कानिरासाच्च । तस्मात्पूर्वोक्तमविवादमिति दिक् ।

एवं च प्रपञ्चः सामान्यतश्चतुर्धा सिद्धः । ब्रह्मणः स्वत एव  
सर्वाकारत्वाद्ब्रह्मरूपो गुणातीत एकः । केनापि श्रौतेन पौराणा-

दिना वा क्रमेणेच्छया मुख्यशक्तया वा निर्गमितोऽनेकविधो धृत-  
द्रवत्ववद्व्यधर्मात्मकविकारशाली ब्रह्मपरिणामो द्वितीयः । तत्र  
श्रौतो घटितपात्रवदिच्छया कृतः । पौराणस्तु मायां प्रतिकृतिरूपां  
संचायिकां विधाय तन्मध्ये पूरितपात्रवकृतो मायोपदिग्ध इति  
तयोर्भेदः । एतदुपदेहभूतो मायोपादानकः प्राकृतविकारशालि-  
व्यावहारिको ब्रह्मविवर्तात्मा तृतीयः । तथा अविद्याया निद्राचि-  
न्तादिभेदेनानेकत्वात्तन्निमित्तकस्तदुपादानको वा शुक्तिरजतस्वामि-  
कादिरूपोऽन्तःकरणविकारात्मा व्यवहारदुष्टेन्द्रियादिगोचरस्तुरीयः ।

एतौ द्वावपि मायिकौ प्रपञ्चौ विषयधर्मत्वाद्विषयताशब्देनाऽत्र  
परिभाष्येते । मायिकत्वेऽपि विषयनिष्ठतया भासमानत्वात् । यथा  
सद्वशधर्माभिन्ननिष्ठा अपि तद्वत्त्वेनोच्यन्ते । तद्विन्नत्वे सति तद्व-  
तभूयोधर्मवत्त्वमिति तद्वत् । अत्राऽस्या विषयता व्यामोहकमाया-  
कार्यत्वान्मायानिष्ठापि मायया विषयोपदेहाद्विषये प्रतीयत इति  
मायावादिनो विषयं मायिकमित्यभिमन्यन्ते । बुधास्तु निर्विचि-  
कित्से शास्त्रज्ञाने जाते उपदेहात्मिकां विषयतां घटभ्रमवत्पश्य-  
न्तोऽपि तां न्यकृत्य विषयं ब्रह्मात्मकं वदन्ति । जातसाक्षात्काराः  
शुकादितुल्यास्तु यथाऽस्मदादयः प्रतिबिम्बमेवमतिरिक्तामेव विष-  
यतां पश्यन्तीति तादृक्तादृग्धिकारिषु तथा तथा वदन्ति । ‘विश्वं  
वै ब्रह्मतन्मात्रमि’ति ‘सर्वम्मायेति तर्केणे’ति च । भगवानपि  
‘यदिदं मनसा वाचा गृह्यते न्यैरपीन्द्रियैः । अहमेव न मत्तोऽ-  
न्यदिति बुद्ध्यध्वमञ्जसे’ति ‘यदिदं मनसा वाचा चक्षुभ्यां  
श्रवणादिभिः । नश्वरं गृह्यमाणं च तद्वि मायामनोमय’मिति  
वदति शुक्तिरजतादिसंग्रहाय ।

शुक्तिरजतादिकञ्चान्तःकरणादिगतमेव । जीवव्यामोहिकया  
तया तदन्तःकरणबहिःकरणयोरेव तदुत्पादनात् । विषयदेशे  
प्रतीतिस्तु संस्कारादिप्रावल्यतया व्यत्यासात् । न च व्यत्यासो  
न शक्यवचन इति शङ्क्यम् । अमहृष्या घटादिदर्शने तथानिश्च-  
यात् । चक्षुरादिनिष्ठाया एव अर्मेष्टादौ भानात् । अन्यथा सर्वे-  
षामपि तथा भानप्रसंगात् । न चेन्द्रजालादौ सर्वेषां तथा भानाद्वि-  
षयदेश एव सा विषयतोत्पद्यत इति व्यत्यासो न युक्तिसह इति वा-  
च्यम् । तत्रापि सामाजिकचक्षुःष्वेव तदुत्पत्तेः । अन्यथा दूरादागतस्या-  
पि तददर्शनाभावप्रसक्तेः । 'जित्वा वलान्निवद्वाक्षान्नदो हरति  
तद्वनमि'ति वाक्यात्तथा प्रसिद्धेश्वेति न कोऽपि क्वापि शंकांशः ।

नन्वस्त्वेवं तथापि नाशोत्पत्तिभेदेष्टानिष्ठशुद्धाशुद्धादिप्रती-  
तीनां जायमानत्वाद्वादिप्रतिवादिनोः प्रापञ्चिकप्रतीतावापाततो न  
कोपि विशेष इति चेत् । किमेतावता । वस्तुतस्त्वस्ति विशेषः ।  
यथा चतुरतरतक्षनिर्मितो यन्त्रेण संचरन्नपि काष्ठकेशरी भुजंगमो  
वा ज्ञाततत्वस्य न भयादिकं जनयितुं शक्नोति । प्रत्युत कुतुकम् ।  
निर्मातृमाहात्म्यमेव च ख्यापयति । तथा प्रकृतप्रतीतिरपि विस्म-  
यमुत्पादयन्ती भगवतोऽप्यलौकिकं माहात्म्यमेव व्याचष्टे । नत्वित-  
रवत्संसारयतीति । एतेन भगवन्मूर्तिदर्शनादौ भक्ताभक्तादीनां विष-  
यविषयतयोरेव यथायथं बोध इति न कोऽपि क्वापि शंकांश इति दिक्ष॥

इति श्रीवल्लभाचार्यचरणाम्बुजचेतसा ।

निवन्धाद्युक्तमार्गेण सृष्टेभेदो निरूपितः ॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यमतवर्तिश्रीवल्लभनन्दनचरणैकतान-  
श्रीपीताम्बवरतनुजपुरुषोत्तमविरचितः पञ्चमः

सृष्टिभेदवादः सम्पूर्णतामगात् ॥

॥ श्रीः ॥  
॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥

—००५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाज्ञालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमविरचितः  
रव्यातिवादः ।

नवमो मणिः ।

यन्मायया बहिःक्षिता रव्यायते बुद्धिरर्थवत् ।  
निवैर्तते च यद्वोधात्तं नमामि जैनार्दनम् ॥ १ ॥

ननु किमिदमपूर्वमुच्यते बुद्धेः रव्यानम्? । तस्याख्तिक्षणाव-  
स्थायित्वनियमेनाऽमूर्तत्वेन च बहिःक्षेपनिवृत्योरशक्यवचनत्वेन  
तत्त्व्यानस्य सुतरां तैर्थात्वात् । न च सा स्थिरेति वाच्यम् ।  
मानाऽभावात् । न च ज्ञानधाराया अपि दर्शनात्तस्याः स्यैर्यं शङ्कनी-  
यम् । उपेक्षाबुद्ध्यादौ व्यभिचारात् । धारावाहिकस्थले सजातीय-  
ज्ञानान्तरोदयेन तथा बुद्धेः सूपपादत्वात् । अन्यथा शब्दबुद्धिकर्मणां  
त्रिक्षणावस्थायित्वनियमभङ्गप्रसङ्गात् । न चाऽनन्तबुद्धितत्प्रागभाव-  
ध्वंसादिकल्पनागौरवमप्रामाणिकमिति वाच्यम् । धारावाहिकव्यति-

१ द्वितीयस्कंधनवमाध्यायीयत्तेऽर्थं प्रतीयेते'ति श्लोकसुबोधिनीखारस्या-  
न्माययेत्यस्य समानीतस्वविषयेत्यर्थः । २ अर्थाऽभावेष्यर्थवद्वासत इत्यर्थः ।  
३ एतेन सिद्धान्तेऽरव्यातिरप्यज्ञीकृतेतिवोद्धम् । तत्प्रकारस्त्वग्रे स्फुटीभविष्यति ।  
४ जनां मायामर्दयतीति व्युत्पत्तेः । ५ अशक्यवचनत्वादित्यर्थः ।

रिक्तस्थले तथात्वस्य निश्चयात् । अन्यथा सर्वत्र ज्ञानधाराऽपत्तेः ।  
मायाया आमोक्षमनुवर्तमानत्वेन स्थिरत्वपक्षे तवाऽपि सर्वदा ऋमा-  
पत्तेः । अतो बुद्धिस्थैर्यमायाकृतव्यत्याससर्वदातदभावकारणादिकल्प-  
नाऽपेक्षया युक्त्यन्तराणमेव ज्यायस्त्वात्ख्यात्यन्तरमेवाऽदरणीयम् ।  
नतु कल्पनागौरवग्रस्ता विक्षिप्तबुद्धिरूपाऽन्यख्यातिरिति प्राप्ते ।  
उच्यते ।

यथार्थताऽन्यथाख्यातौ मुष्टतत्त्वास्मृतावपि ।  
सरणानुव्यवसितिः स्याद्ग्रहसरणात्मके ॥ १ ॥  
ज्ञानद्वये चैकज्ञानतुल्यत्वस्य विरोधनम् ।  
संस्कारादेवंलिष्टत्वान्नापेक्षा रजतस्य च ॥ २ ॥  
अनिर्वाच्यस्यात एव नासत्ख्यातिः सदाद्वता ।  
सर्वदा तत्प्रसङ्गाच्च सदसत्ख्यातिरर्थतः ॥ ३ ॥  
अतएव चाभिनवाऽन्यथाख्यातिर्न युज्यते ।  
बुद्धिस्तत्त्वान्तरं तेन नात्रात्मख्यातिसंशयः ॥ ४ ॥  
कार्यः सर्वजनीनत्वात्तत आद्रियतामियम् ।

आत्मा हि निर्विषयज्ञानात्मकः । बुद्धिस्तु विशिष्टज्ञानाकारा  
तत्त्वान्तरम् । 'बुद्धिर्विज्ञानरूपिणी'ति वाक्यात् । अतो नाऽत्म-  
ख्यातिवादापत्तिः । सा च न ज्ञानम् । यो बुद्धिमांस्तस्य पदार्थज्ञानं  
भवति । सुबुद्धिरयं पदार्थन् जानातीति ज्ञानकरणत्वेन लोके  
व्यपदेशात् । बुद्ध्यभावे बालस्य सम्यकपदार्थज्ञानाऽभावदर्शनाच्च ।  
किन्तु ज्ञानजनिका यस्य शक्तिस्तादृशोऽहंकारभेदः सा । 'ज्ञान-

शक्तिः क्रियाशक्तिर्बुद्धिः प्राणस्तु तैर्जस' इति द्वितीयस्कन्धेऽहं-  
कारभेदेषु गणनात् । अतएव च स्थिरा । तेन मूर्त्यास्तद्वृत्तेमा-  
यया बहिःक्षेपादिकं न दुर्धटम् । इदमेव च युक्तम् । त्रिक्षणाव-  
स्थायित्वनियममात्रैकशरणानां तज्ज्ञानतत्प्रागभावध्वंसकल्पनाऽपेक्षया  
ज्ञानस्थैर्यकल्पनस्य, विरुद्धवृत्तिरोभाव्यत्वकल्पनस्यैव च लघुत्वात् ।  
उपेक्षाबुद्ध्यादौ शीघ्रं विरुद्धवृत्तयुदयेन पूर्वज्ञानतिरोभावेऽप्यन्यत्र  
तिरोभावाऽदर्शनेन त्रिक्षणावस्थायित्वनियमस्याऽप्रयोजकत्वाच्च । न  
च मूर्तत्वाऽभावः । अर्थदर्शनोत्तरं नेत्रनिमीलनेन तदर्थकारस्या-  
ऽनुभवेनाऽविवादत्वात् ।

अतः शुक्तिरजतादिस्थले मायया बहिःक्षिप्तबुद्धिवृत्तिरूपं ज्ञान-  
मेवाऽर्थाकारेण ख्यायत् इति मन्तव्यम् । न चेदानीं मायायाः  
सर्वदा सत्वात्सर्वदा अमापत्तिः । संस्कारप्राबल्यस्याऽपि सहकारि-  
त्वात् । अतिरिक्तसंस्काराऽनज्ञीकारपक्षे तूद्धोधकैरेवान्तःशयानायाः  
बुद्धिवृत्तेरुद्धोध इति तदा सद्वशाऽदृष्टचिन्तादिरूपोद्धोधकसामग्रीप्रा-  
बल्यस्यैव सहकारित्वात् । अतः प्रबलसंस्कारेण प्रबलोद्धोधकसा-  
मग्र्या वा सहकृता माया बुद्धिं बहिः क्षिपति, नेतरथेति,  
न सर्वदा तदापत्तिरिति । आत्मनः ख्यानं त्वसङ्गतमेव । तस्याऽहं-  
वित्तिवेद्यत्वाद्वौरोऽहमितिवदहं रजतमिति प्रतीत्यापत्तेः । तदभावे  
आत्मनः ख्यान एव मानाऽभावाच्च । तस्मादन्यख्यातिरेव सर्वजनीना ।

अत्र नैयायिकाः । मायाकृतबुद्धिव्यत्यासकल्पनापेक्षया चाकच-  
क्याऽद्युद्धसंस्कारसहकृतेन दोषोपहतेन्द्रियेण संप्रयुक्तं शुक्त्या-  
दिकमेव रजताद्यात्मना गृह्णत इति कल्पनस्य लघुत्वात्संप्रयुक्त-

स्याऽन्यथाभानेनाऽन्यथाख्यातिरेवाऽदरणीयेत्याहुः । तत्र । अन्यथात्वे यथार्थतापत्तेः । तथाहि । किमिदमन्यथात्वं नाम आरम्भो विपरिणामस्तादात्म्यविशेषो वा? । सोपि विशिष्टस्य वा, विशेषणस्य वा, विशेष्यस्य वेति? । तत्र नाऽद्याः । संप्रयुक्तस्य शुक्त्यादेर्मृदो घटस्येव रजतस्यारम्भे दुग्धस्य दधिरूपेणैव रजताद्याकारेण परिणामे वा लोहादीनां सर्शमणिस्पर्शे सुवर्णाद्यात्मकत्ववद्वजतात्मकत्वे वा घटदधिवत्सुवर्णवच्चार्थान्तिक्रमाद्वजतमेव स्यात् । तज्जानस्य च यथार्थत्वं स्यात् । तथा सति अम एवोच्छिद्येत । अर्थक्रियाऽपि तेन सिद्धेत् । नाऽन्ये । विशेषणस्याऽदरम्भे परिणामे च शुक्तित्वस्य द्रव्यरूपतापत्तिर्जातिताहानिश्चेत्यधिकदूषणद्वयापत्तेः । तादात्म्यपक्षे च तादात्म्यकारणाऽनिर्वाच्यतापत्तेरेवाधिकत्वात् । नेतरे । विशेष्यस्यैव पूर्वोक्तरीतिकाऽन्यथात्वपक्षेऽपि दग्धपटन्यायेन यथार्थत्वापत्तेरेव दूषणत्वात् । विशेषदर्शनोत्तरमपि दुष्टरजतप्रतीत्यापत्तेश्च ।

अथाऽन्यत्र सतस्तत्रालब्धसत्ताकत्वेषि प्रकारीभावोऽन्यथात्वमित्युच्यत इति चेत् । न । तत्राऽलब्धसत्ताकेन तेन लब्धसत्ताकशुक्तित्वादितिरस्कारस्याऽशक्यवचनत्वात् । अंतिप्रसङ्गात् । अर्थस्मृत्योपनयोत्तरं लब्धसत्ताकस्येति विशिष्यत इति चेत् । न । अन्यतरेणाऽन्यतरतिरस्कारात्पुरुषमेदेन तत्र युगपञ्चमप्रमानुपपत्तेः ।

अतिरस्कारे तूभयोर्दण्डकुण्डलवानितिवदुभयशबलज्ञानापत्तेः । अथ गुणदोषयोस्तत्र नियामकत्वमिति नैवं ज्ञानमिति चेत् । न ।

---

१ अलब्धसत्ताकेन पटत्वादिना घटत्वादितिरस्काराऽपत्त्या पटत्वप्रकारकं ज्ञानं स्यात् । २ तथा चाऽन्यत्र सतस्तत्रार्थस्मृत्योपनयोत्तरं लब्धसत्ताकस्य प्रकारीभावोऽन्यथात्वमिति क्रियते चेदित्यर्थः । ३ अमप्रमयोरित्यर्थः ।

गुणदोषयोर्विषयनिष्ठत्वे तयोरुभयं प्रति साधारणत्वेनोक्तदोषताद-  
वस्थ्यापत्तेः । तयोस्तत्त्वकरणनिष्ठत्वे चैकस्य रजतशकलयो रङ्गरज-  
तभ्रमप्रमासमूहालम्बनाऽनुपपत्तेः । आत्मनिष्ठत्वेऽपि तदनुपपत्तेऽर्दुर्वा-  
रत्वान्न किंचिदेतत् ।

अथेदं रजतमित्यत्र रजताऽभिन्नपुरोवर्तीतिप्रतीत्या रजतभेदाऽभाव  
एव प्रकारीभूय भासते स च व्यापक इति न कोपि दोषे इति यदि  
विभाव्यते । तदपि न मञ्जुलम् । रजतभेदाऽभावस्याऽभावप्रति-  
योगिकाभावतया भावरूपप्रतियोग्यात्मकत्वेनाऽतिरिक्तपक्षेऽपि प्रति-  
योगिमात्रनिष्ठत्वेन प्रतियोगिव्यतिरिक्ते तस्य प्रकारीभवितुमैर्नर्हत्वा-  
त्ताद्वाऽभावस्य व्यापकत्व एव मानाऽभावात् । प्रतियोगिनो रजत-  
भेदस्य व्यापकत्वे तदभावस्यैवाऽसम्भवाच्च । अव्यापकत्वेऽपि प्रति-  
योगिमात्रव्यावृत्तत्वेन तदितरेत्र सत्वात्प्रतियोग्यभावयोः सहानव-  
स्थानविरोधस्य दुर्वारत्वात् । ग्रहिलतया सहस्थितिकल्पनापक्षेऽपि  
तत्र तस्य सत्तालाभकल्पनं, सहस्थितिकल्पनं, तेन च रजतभेदा-  
भिभवकल्पनं, कालान्तरे च भेदेनाभिभवादिकल्पनमिति कल्पना-  
चतुष्टयगौरवस्य दुष्परिहरत्वात्प्रमाणविरहाच्च नेदमतिरम्यम् ।

किंच । भेदाऽभावस्याऽतिरिक्तत्वपक्षे भेदाभावस्य योऽभावस्त-  
दभावो रजतभेदाऽभाव इति रजताऽभिन्नभिन्नभिन्नः पुरोवर्तीति  
प्रतीत्यापत्तिरप्यधिका ज्ञेया । ननु मास्तु विषयस्याऽन्यथात्वं तथापि

१ व्याप्यवृत्तिरित्यर्थः । २ अव्याप्यवृत्तिलप्रयुक्तभ्रमप्रमासमूहालम्बनात्मक  
इत्यर्थः । ३ रजतभेदाऽभावस्य रजतात्मकत्वे रजतभेदप्रकारत्वं रजता-  
ऽतिरिक्तत्वे घटभेदाऽभावस्येव रजतप्रकारत्वं स्यान्न तु पुरोवर्तिप्रकारत्वेन भा-  
नमित्यर्थः । ४ शुक्त्यादावित्यर्थः ।

रजताकारग्रस्तं ज्ञानं शुक्तिमालम्बत् इत्याकारके ज्ञानस्याऽन्यथात्क-  
पक्षे किं वाधकमिति चेत् । न । तादृशज्ञानस्य शुक्त्यालम्बकत्वात्तत्र  
शुक्त्या स्वाकारसमर्पणे 'रजतमहमनुभवामी'त्यनुव्यवसायो न स्यात् ।  
शुक्तिं रजतत्वेन जानामीति च स्यात् । असमर्पणे तु शुक्त्यालंबन  
एव प्रमाणविरहः । विरुद्धाऽनुव्यवसायादिति । अथ रजतज्ञानं  
स्वप्रयुक्तव्यवहारविषयां शुक्तिं करोतीदमेवाऽलंबकत्वमिति चेत् ।  
न । यत्र रजतज्ञानोत्तरं संघ एव वाधो विषयान्तरज्ञानं वा तदा  
शुक्तेस्तत्प्रयुक्तव्यवहाराऽविषयत्वाज्ञानस्य तदनालम्बकत्वे रजता-  
कारग्रस्तस्याधि तस्य प्रमात्वापत्तेः । न चेष्टापत्तिः । संघातात्मज्ञान-  
स्याऽपि प्रमात्वापत्तेः । आत्मनः संघातात्मज्ञानप्रयुक्तव्यवहाराऽवि-  
षयत्वात्संघातात्मज्ञानस्य तदनालम्बकत्वेन संघातात्माकारग्रस्तताऽन-  
पायात् । न चेदानीं तस्याऽप्यस्तु प्रामाण्यमिति वाच्यम् । तथा  
सति समर्थप्रवृत्तेः पूर्वं सर्वत्रैवाऽप्रामाण्याऽग्रहेणोक्ततुत्यत्वाद्गमो-  
च्छोदापत्तेः ।

यदपि सौरालोकतदभावाभ्यां कमलविकासमुकुलीभावाविव दो-  
षतदभावाभ्यां रजतशुक्तिभावौ समर्थितौ । तदपि मतं प्रतिनिय-  
तसमकालिकविरुद्धप्रतीत्योर्दर्शनादेव ग्रन्थान्तरे परास्तमित्यन्यथा-  
ख्यातिवाद एवाऽसाधुरिति दिक् ।

ननु पूर्वोत्पन्ने प्रमारूपे रजतादिप्रत्यक्षे देशकालादीनामपि  
विशेषणत्वेन भानाद्वहिःक्षिप्तेऽपि तस्मिंस्तद्विशिष्टमेव रजतं भास-  
तामिति चेत् । न । संस्कारादेः शब्दस्य च पदार्थमात्राऽपेक्षत्वेन  
तद्विशिष्टस्याऽनियामकत्वात् । स्मृत्युपनीतं संस्कारोपनीतं वा रजतं  
भासत इति वदतः प्रतिवादिनोऽपि पूर्वोक्तदूषणोद्धाराय सादृश्या-

द्युद्धुद्धः संस्कारः पदार्थमात्रमपेक्ष्यैव स्मृतिं जनयत्युपनयति वा तं, न तु देशादिवैशिष्ठमप्यपेक्षत इत्यस्याऽवश्यवाच्यत्वेन समाधेः समत्वाच्च । अत्र शब्दग्रहणं तु श्रुतपदार्थविषयकस्यापि अमस्य संग्रहायेति ज्ञेयमतो न कोऽपि दोषः ।

भाष्टास्तु अमस्यलेऽपि रजतादिज्ञानस्य संस्कारमन्तरेणाऽसम्भवात्ज्ञानं स्मृतिरूपमेवाङ्गीकार्यम् । न च तत्तास्फुरणाऽपत्तिः । कर्तृगतदोषेण तत्प्रमोषात् । दोषाऽभावे तु रजतसादृश्यस्फूर्तिः शुक्तिस्फूर्तिर्वा स्यात् । दोषाश्च क्वचिद्रागादयः । क्वचित्प्रबलालोकादिना विवेकाऽसामर्थ्यम् । क्वचिदन्यचित्ततेत्येवमादयोऽननुगतास्तथा तथादर्शनादुन्नेयाः । तस्मात्प्रमुष्टतत्ताका स्मृतिरेवाङ्गीकार्यत्यर्थ्यातिमाहुः । तत्र । 'रजतमहमनुभवामी' त्यनुव्यवसायवाधापत्तेः । सरामीत्यनुव्यवसायापत्तेश्च ।

प्राभाकरास्तु-मास्तु केवल स्मृतिस्तथा, किन्तु ग्रहणस्मरणात्मकं ज्ञानद्वयमेवाऽत्राऽर्थ्यातिरूपमङ्गीकार्यम् । स्मृतिप्रमाणभेदेन ज्ञानस्य द्वैराश्यात् । न चाऽनुव्यवसायद्वयापत्तिः । स्मरणाऽभिमानस्य दोषप्रमुषितत्वात् । अतोऽविविक्तज्ञानद्वयाऽङ्गीकारेण न कोऽपि दोष इत्याहुः । तत्र । एकज्ञानतुल्यत्वेन ज्ञानद्वयस्य वक्तुमशक्यत्वात् । न च न तौल्यमिति वाच्यम् । यद्यगृहीताऽसंसर्गकं ज्ञानद्वयं स्यात् । एकज्ञानतुल्यता न स्यात् । यदि सा न स्याद्यवसायाऽनुव्यवसाययोर्नेपलभ्येतेति, तर्केण तन्मूलभूतव्यवसायाऽनुव्यवसायाभ्यां चैक-ज्ञानतुल्यत्वनिश्चयात् । किञ्च, ज्ञानद्वैराश्याऽग्रहेणाऽत्र ज्ञानद्वयाङ्गीकारे सर्वत्र विशिष्टज्ञानोच्छेदापत्तिः । घटोऽयमिति प्रमायामप्य-

गृहीताऽसंसर्गकवद्गृहीतज्ञानद्वयस्य शक्यवचनत्वात् । द्वैराश्ये मूलस्य  
चिन्त्यत्वाच्च ।

मायावादिनस्तु—मास्त्वस्त्वातिः । अनिर्वचनीयरूपातिरेवाऽङ्गी-  
कार्या । न च रजताऽरम्भकाऽवयवानां शुक्तावभावेनाऽरम्भा-  
ऽनुपपत्त्याऽनिर्वाच्यमपि रजतं कथं स्वीकर्तुं शक्यमिति वाच्यम् ।  
विषयचैतन्यनिष्ठाऽविद्ययैव तदारम्भोपपत्तेः ।

तथाहि । प्रथमं तावद्वोषसहकृतेनेन्द्रियेण पुरोवार्तिद्वयसंयोगा-  
दिदमाकारा चाकचक्याकारा चान्तःकरणवृत्तिरूपाद्यते । तस्यां च  
वृत्ताविदमवच्छिन्नं चैतन्यं प्रतिबिम्बते । तच्चैतन्यं सुषिरद्वारनिर्ग-  
तकुल्याप्रवाहवत्केदारस्थं वृत्तचतुष्कोणाद्याकारभूभागभरितमहासारस-  
लिलवज्जाताऽस्ति चक्षुद्वारनिर्गताऽवयवसंयुक्तघटाद्याकारकैजसान्तः-  
करणवृत्तिः । तस्यामुक्तरीत्या निर्गमनेन प्रमातृवृत्तिविषयचैतन्या-  
भिन्नं भवति । तच्च विषयचैतन्यं साविद्यमिति विषयचैतन्यनिष्ठा  
याऽविद्या सा करणदोषेण सादृश्योद्वोधितसंस्कारेण च सहकृता ।  
तद्वाहकवृत्त्याकरेणेति द्विधा विवर्तते । परिणमति वा । एवमा-  
रब्धं तच्चाविद्यकं रजतमविद्याधिष्ठाने विषयाऽवच्छिन्नचैतन्ये वर्तते ।  
सर्वस्याऽपि कार्यस्य स्वोपादानाऽविद्याऽधिष्ठानाऽश्रितत्वनियमात् ।  
एवं विषयचैतन्येऽध्यस्तमपि रजतं चैतन्यैक्यात्साक्षिण्यध्यस्तमिति  
तदेव ग्राह्यमित्येवं मिथ्याज्ञानोपपत्तौ कृतमन्यथारूपात्येत्याहुः ।

तन्न । संस्कारेण स्मृतिवत्संस्कारप्रावल्येनोद्वोधकादिसामग्रीप्रा-  
वल्येन वा मिथ्याज्ञानस्याप्युपपत्तावप्रयोजकत्वाद्गुरुत्वाच्चाऽनिर्वचनीय-

१ छिद्रम् । 'सुषिरं विवरं बिलं'मिति कोशात् । २ 'नहर' इति भाषा ।  
कुल्याल्पा कृत्रिमा सरिदिति कोशात् ।

रजताङ्गीकारस्य व्यर्थत्वात् । न च संस्कारस्य बहिःपदार्थोपस्थाप-  
कत्वमप्रयोजकमिति वाच्यम् । स्वप्ने त्वयाऽपि तन्मात्रेणैव पदार्थो-  
पस्थित्यङ्गीकारात् । न च तत्सरणमेवेति वाच्यम् । तथाऽनुव्यव-  
सायाऽभावात् । स्वप्नस्तृष्टिश्रुतिविरोधाच्च । न च दोषं विनैकेनैव  
संस्कारेण कथं स्मृतिभ्रमयोरुपपत्तिरिति वाच्यम् । ऊष्मस्पर्शाऽप्रा-  
बल्यप्राबल्याभ्यां शीतनिवृत्तित्वग्दाहयोरिव संस्काराद्यप्राबल्यप्राब-  
ल्याभ्यां स्मृतिभ्रमयोरपि सुखेनोपपत्तेः । प्राबल्येनैव वाऽनुभवसामग्र्या-  
तस्य तिरस्कारः । इदमेव वाऽप्राबल्यं ज्ञेयम् । अतएव नैयायिका-  
नामेकेन स्तेहेन प्रकर्षाऽप्रकर्षवैशिष्ट्याद्विनाशोदीपनयोरङ्गीकारोऽपि  
युज्यते । न चैवं दोषाऽनभ्युपगमे पीतभ्रमजनकसंस्कारोद्भोधकस्य  
शङ्खाऽभावात्पीतः शङ्खं इति भानाऽनुपपत्तिरिति वाच्यम् । बहिःक-  
रणे कामलवदन्तःकरणे संस्कारादिप्राबल्यस्यैव तत्त्वात् । एताहश-  
अमेषु बहिःकरणदोषाङ्गीकारस्तु घटपटादिप्रमोत्पत्त्या प्रत्यक्षविरुद्ध-  
त्वाच्च जघन्य एव । निर्गमेण चैतन्यत्रयाऽभेदाङ्गीकारोऽपि व्याप-  
काऽस्त्मवादमेवाऽस्त्मवादं च निरुणद्धीति नेतरविद्वदादरभाजनं  
भवतीति दिक् । एवं संस्कारादिप्राबल्यादेवाऽसत्त्व्यातिरप्यपा-  
स्तेति ज्ञेयम् ।

सांख्यास्तु संदसत्त्व्यातिरित्र । सत इदंत्वस्याऽसतो रजतत्वस्य  
च भानात् । अतएव चैकस्य बाधोऽन्यस्याऽबाध इत्याहुः । तन्न ।  
असत्त्व्यातस्याऽन्यथाख्यातावेव दूषितत्वात् । अभिनवाऽन्यथाख्या-

१ चाऽप्राबल्यमिति खपुस्तकम् । २ इदं यथा तथोपपादितं प्राणाधिकर-  
णस्य ‘तस्य च निखला’दिति सूत्रस्य भाष्यप्रकाशे । ३ ‘सदसत्त्व्यातिर्बा-  
ध्यबाधाच्चे’ति सांख्यसूत्रात् ।

तिवादिनो माध्वास्तु अमस्थलेऽत्यन्ताऽसत एव रजतादेः प्रतीति-  
मङ्गीकृत्य वल्मीके घटाऽरोपस्य शुक्तौ रजतारोपस्य च नियमना-  
याऽनुभूयमानचाकचक्यादेरारोप्यनिष्टत्वाऽभावेऽप्यारोप्यरजतसाह-  
श्यस्याऽधिष्ठानाऽसत्वेन शुक्तौ रजताऽरोपो वल्मीके घटाऽरोपो  
नान्यस्येत्येवं नियममाहुः । तत्र । अत्यन्ताऽसतः प्रतीतेरसङ्गत-  
त्वात् । ताहशस्य चाक्षुषापत्तीतिगोचरतायाः काऽप्यसिद्धत्वात् ।

अथाऽत्राऽत्यन्ताऽसत इति विशेष्यत इति चेत् । न । साहश्य-  
स्योभयप्रतियोगिकत्वनियमेन तत्साहश्यस्याऽत्रैवैतत्साहश्यस्य तत्राऽपि  
वकुं शक्यत्वात्स्याऽत्यन्ताऽसत्येन साहश्यस्याऽधाराऽभावेनाऽसि-  
च्याऽत्रापि नियामकस्य पूर्वोक्तरीतिकाऽसत्साहश्यस्य वकुमशक्य-  
त्वादभिमताऽसिद्धेः । तद्विन्नत्वे सति तद्वितभूयोधर्मवत्त्वस्यैव  
साहश्यत्वेनाऽसद्ग्राहधर्माणामसत्त्वादेव तत्सजातीयत्वस्याऽशक्यवच-  
नत्वात् । यदि च तेनाऽयं सहश इति ज्ञानजनकीभूतज्ञानोल्लि-  
ख्यमानो यो रजतादिशब्दः तद्विषयत्वमेवात्र साहश्यप्रतियोगित्वमिति  
विभाव्यते । तदापि तत्साहश्यप्रतियोगित्वं शब्दं सहशज्ञानं निय-  
मयिष्यति, नतु चाक्षुषं सहशज्ञानम् । नापि अमम् । अधिष्ठा-  
नाऽसन्निकर्षेऽपि रजतमिति शब्दप्रयोगमात्राद्रजतसहशचाक्षुषरजत-  
अमयोः प्रसङ्गादिति न हृदयंगमम् । श्लेषाऽलङ्कारादौ चमत्काराऽना-  
धानप्रसङ्गादनुभवविरोधाच्चेति ।

रामानुजाचार्यास्तु सर्वे ज्ञानं यथार्थमेव । त्रिवृत्करणश्रुतेः ।  
'त्यात्मकत्वात्तु भूयस्त्वादि'ति वैयाससूत्रात्त्वसंघातबोधकपुरा-  
णाच्च सर्वस्य सर्वात्मकत्वनिश्चयात् । पूर्वतत्रेऽपि त्रीहिप्रतिनिधित्वेन  
नीवारग्रहणे त्रीह्यारम्भकावयवानामेव नीवारे सत्वाऽङ्गीकाराच्च ।

अतः शुक्त्यादावपि रजतादेः सत्त्वात्त्राऽपि ज्ञानं यथार्थमेवेत्य-  
ख्यातिरेवोचिता । शुक्तिरजतादिनिर्देशभेदस्तु भूयस्त्वादिहेतुक  
इत्युपपद्यते । तथा व्यवहारव्यवस्थाऽप्युपपद्यते एव । एवं सति कर-  
णदोषवशेन शुक्त्यंशाऽग्रहणे रजतम् । शुक्तिज्ञाने तन्निवृत्तिरित्याहुः ।

तदस्माकमभीष्टम् । परं कश्चिद्विशेषोऽस्ति । तथाहि । श्रुति-  
सूत्रयोस्तेजोवन्नविषयत्वेन पुराणानां च संधातविषयत्वेन कारणात्मकं  
तत्त्वसत्ताबोधकतया तैस्तत्र तत्र कार्यभूतरजतादिसत्तायाः प्रमातु-  
मशब्दयत्वात् । पूर्वतच्चाऽनुरोधेन तदङ्गीकारेऽपि नीवारे त्रीहिका-  
रणीभूताऽवयवसत्त्ववच्छुक्त्यादावपि रजतकारणीभूताऽवयवसत्तामा-  
त्रसिद्ध्या रजताद्यसिद्धेः । अथाऽस्तु 'सर्वं सर्वमयमि' तिश्रुत्या  
सर्वत्र सर्वसत्ता । तथापि अमस्थले शुक्त्यंशाऽग्रहणवद्विशेषदर्शनो-  
त्तरं प्रमास्थले रजताऽग्रहणेऽपि कश्चिद्वोष एव नियामको वक्तव्यो,  
नतु गुणः । सन्निकृष्टस्य सतः पदार्थस्याऽग्रहणे सर्वमतेषु दोषस्यैव  
नियामकत्वात् । तथैव सर्वजनीनप्रसिद्धेश्च । एवं सति अमप्रमयो-  
रविशेषाऽपत्तिः । दोषजन्यत्वस्योभयत्र तुल्यत्वात् । न च रज-  
ताऽग्रहणेऽल्पत्वमेव नियामकमिति वाच्यम् । तस्य अमदशायामपि  
तुल्यत्वात्तदाऽप्यग्रहणाऽपत्तेः ।

अतः सर्वत्र सर्वसत्त्वेऽपि अमप्रमाभेदनिर्वाहाय प्रसिद्धाऽतिरि-  
क्तस्य तिरोभाव एव सर्वथाऽभ्युपेयः । अन्यथा सर्वत्र सर्वप्रती-  
तेदुर्वारत्वाऽपत्तेः । स्वोपगतव्यवहारविभागभङ्गाऽपत्तेश्च । ततश्च  
शुक्त्यादौ रजतादिसत्त्वेऽपि तेषां तिरोहितत्वान्न प्रतीतिगोचरत्व-  
सिद्धिः । अतस्तादृशस्थले रजतादिज्ञानं प्रत्यस्मदुपगतैव सामग्र्य-  
वद्यमभ्युपेया । भवद्विरपि सामग्र्यां दोषस्यैव निवेश्यितत्वात् । एवं

सति 'ऋतेऽर्थं यत्प्रतीयेते'ति भगवद्वाक्यस्य पूर्वोक्तश्रुतेश्चाऽप्य-  
विरोधः । अन्यथाऽन्यतरविरोधस्य दुर्वारत्वाऽपत्तेः ।

तस्माद्ये पूर्णज्ञानिनः पूर्णयोगिनो वा तेषां सर्वत्र सर्वप्रत्यक्षम् ।  
'अनागतमतीतं चेत्यादि वाक्यात् । अतस्तेषां ज्ञानस्य यथार्थ-  
त्वात्तत्रोक्ताऽख्यातिरुचिता, न सर्वत्र । अन्येषां तु संस्कारप्राबल्येन  
मायया बुद्धिरेव वहिः क्षिप्यत इति रजतादिधर्माणामेव प्रतिभान-  
मित्यन्यख्यातिरेवोचिता । अन्यपदस्य सद्वशवाचकत्वेनाऽनुभूतसद्व-  
शधर्माणामेव ख्यानात् । तस्मादख्यात्यन्यख्याती विभागेन मन्तव्ये  
इति । अतः ख्यात्यन्तरेषु युक्तिशैथित्यात्संप्रयुक्ताऽन्यख्यानस्य सर्व-  
जनीनत्वाच्च पूर्वोक्तरूपाऽन्यख्यातिरेवाऽविद्वद्वशायां सुधीभिरादर-  
णीयेति निष्कर्षः ।

एवं सुवोधिनीप्रोक्तप्रकारस्याऽनुसारतः ।

यथाबुद्धि मयाऽप्येष ख्यातिवादो निरूपितः ॥ १ ॥

इति श्रीमद्भुभनन्दनचरणैकतानपीताम्बरतनुजपुरुषोक्तम-  
विरचितः ख्यातिवादः सम्पूर्णतामगात् ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

—०५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्मालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमविरचितः  
अन्धकारवादः ।

दशमो मणिः ।

दर्शय नाथ गुहायां तमोवृतायां स्वतः समागत्य ।

मुच्कुंद इव शयाने मयि कृपयाऽनेहसाऽपि वपुः ॥ १ ॥

नन्विदमयुक्तम् । अभावरूपेण तमसा गुहावरणस्याऽसंभवदुक्ति-  
कत्वात् । नच भावमुखप्रत्ययेन तस्य भावरूपत्वं शङ्कनीयम्? । तस्य  
अभ्रूपत्वात् । तादृशप्रत्ययेनाऽपि तस्य सिद्ध्यज्ञीकारे मरुमरीचि-  
कायां जलप्रत्ययेन जलमपि सिद्ध्येत । नच बाधाऽभावात्तस्य प्रमा-  
त्वमेवेति शङ्कनीयम्? । आकाशनैत्यवदप्रयोजकत्वात् ।

अत्र भेदाः । तमस्तावत्सामान्यविशेषसमवायेभ्योऽतिरिक्तम् ।  
स्वाश्रयाऽविषयलौकिकप्रत्यक्षविषयत्वात् । वायवानीतचंपकाऽवयव-  
समवेतगंधादिवत् । कर्मणोऽप्यतिरिक्तम् । संयोगाद्यसमवायिका-  
रणताऽभावात् । गुणेभ्योऽप्यतिरिक्तम् । द्रव्यासमवेतत्वात् । गग-  
नादिवदित्यनुमानेन द्रव्याऽतिरिक्तपदार्थभेदसिद्धिः । नच गुणभे-  
दहेतुः स्वरूपाऽसिद्ध इति शङ्क्यम्? । तमसो द्रव्यसमवेतत्वाऽसंभवात् ।

तमो न दिक्षालाऽत्ममनोव्योमवायुषु समवेतम् । लौकिकचाक्षु-  
षविषयत्वात् । रूपादिवत् । न तेजःसमवेतम् । तेजोऽविषयक-  
लौकिकप्रत्यक्षविषयत्वात् । पीतादिवत् । न भूजलसमवेतम् । आलो-  
काजन्यलौकिकचाक्षुषविषयत्वादित्याद्यनुमानैर्द्रव्यासमवेतत्वसाधना-  
त् । नापि कृत्सद्रव्यान्तःपाती । पृथिव्यादिनवकविरुद्धधर्माध्या-  
सात् । तथाहि । नाऽवनिः । गन्धहीनत्वात् । अशुक्लत्वाच्च नोद-  
कम् । न तेजः । कृष्णरूपत्वात् । रूपवत्त्वाच्च नेतरदित्येवं पृथि-  
व्यादिवैधम्ये रूपवत्त्वाद्व्यान्तरमेव तमः । नन्विदं समवेतमसमवेतं  
वा? । नाऽस्यः । जन्यद्रव्यत्वावच्छिन्नं प्रति स्पर्शवत्त्वेन हेतुत्वात्तम-  
सश्चाऽस्पर्शत्वात्तदवयवेऽपि स्पर्शाऽभावाऽनुमानस्य शक्यत्वात् । न  
द्वितीयः । समवेतस्वरूपद्रव्यस्याऽणुत्वनियमेनाऽप्रत्यक्षत्वाऽपत्तेरिति  
चेन्न । द्वितीयनियमे मानाभावात् । तमसोनित्यद्रव्यत्वाऽभ्युपगमे  
लाववाच्च । नित्यद्रव्यस्यैव कल्पनालाघवात् । अन्यथा धर्वंसप्रागभा-  
वकल्पने गौरवप्रसंगात् । नचैवं दिवसेऽपि तच्चाक्षुषाऽपत्तिः? ।  
तस्यालोकाभावव्यंग्यत्वात् । तमोभिन्नद्रव्यचाक्षुषत्वावच्छिन्नं प्रत्येवा-  
ऽलोकस्य सहकारित्वकल्पनादित्याहुः ।

तदेकदेशिनस्तु, ‘छाया चलती’ति प्रत्ययेन, क्रियावत्त्वा‘नीलं  
तम’ इति प्रत्ययेन, रूपवत्त्वा‘त्परमपरं चेति’ प्रत्ययेन, परत्वाऽपरत्व-  
वत्त्वादनित्यमेव तमः । आलोकानपेक्षचक्षुर्ग्राह्यच्च । तत्समवायिनश्च  
तमःपरमाणव एव । नच निःस्पर्शत्वं बाधकमुक्तमिति वाच्यम्? ।  
उद्भूतरूपे धूमेऽनुद्भूतस्पर्शवदिहाऽप्यनुद्भूतस्पर्शस्य कल्पयितुं शक्य-  
त्वात् । नच गोलकाऽवच्छेदेन धूमीयस्पर्शस्योपलभान् तत्स्पर्शस्य  
सर्वत्राऽनुद्भूतत्वं, तमःस्पर्शस्य तु क्वचिदपि नोपलभ्म इति तदनुद्भू-

तस्यर्थं मानाभाव इति शङ्क्यम् । धूमस्यर्शानुभवस्य अमत्वात् । अन्यथा वज्रनिर्धोषादौ जायमाने हृदयगोलक आधाताऽनुभवाच्छ-  
द्वेऽपि सर्ववत्ताऽपत्तिः । अतः पृथिवीत्वेनेवाऽरम्भकत्वेन सर्व-  
वत्त्वेनाऽपि व्याप्तेरारम्भार्थमत्राऽनुद्भूतस्यर्शाङ्गीकारे न कोपि दोषः ।  
नचाऽरम्भकत्वसर्वत्वयोर्जप्तावन्योन्याश्रय इति वाच्यम् ।  
‘चलती’ति प्रत्ययेनाऽन्धकारस्याऽनित्यत्वे निश्चिते तेन चारभ्यत्वे  
निश्चिते तेन तदवयवेष्वारम्भकत्वज्ञानात् ।

अन्ये त्वनुद्भूतस्यर्थं मानाऽभावात्मभाया अनारभ्यत्वाऽपत्तेज-  
न्यद्रव्यत्वाऽवच्छिन्नं प्रति मूर्त्त्वेन हेतुतामेतदर्थमाहुः । मनस  
आरम्भकत्वे चेष्टमभ्युपगच्छन्ति । अत एव पुराणेषु मानसी सृष्टिर्यो-  
गशास्त्रे च मनःकल्पितं विश्वं सर्यत इति प्रमाणयन्ति चेति नित्यं  
द्रव्यान्तरमेव तमः ।

काणादास्तु तत्र द्रव्यान्तरम् । तमोऽभिधानाऽतिरिक्तद्रव्याङ्गी-  
कार आलोककार्यताऽवच्छेदककोटौ तमोभिन्नत्वनिवेशे तमश्चाक्षुषं  
प्रत्यालोकाऽभावस्य हेतुत्वे च गौरवात् । नच द्रव्यचाक्षुषं प्रत्यालो-  
कत्वेनेति द्रव्यमतो न दोष इति वाच्यम् । वैजात्याऽवच्छिन्ननियाम-  
कस्याऽशक्यवचनत्वात् । तथाहि—न तावद्विजातीयक्रिया निया-  
मिका । यत्रैकयैव चक्षुःक्रिययाऽलोकसंयुक्ते घटे तदयुक्ते च पटे  
चक्षुःसंयोगद्रव्यमुत्पाद्यते, तत्र क्रियावैजात्याऽभावादुभयोश्चाक्षुष-  
त्वाऽपत्तेः । नच तदुत्तरदेशरूपविषयस्यैव नियामकत्वमिति  
वाच्यम् । यत्रालोकसहकृतचक्षुःसंयोगेन पूर्वं घटचाक्षुषमुत्पा-  
दितमनन्तरञ्चालोकनाशस्तत्र विषयनियतसंयोगवैजात्यसत्त्वात्तदापि  
घटचाक्षुषाऽपत्तेः । एवं भवन्मते तमश्चक्षुःसंयोगेतरं चाक्षुषे

जाते तत आलोकसमवधानेऽपि तमसो नित्यत्वेन तच्छ्रुःसंयोगस-  
त्वात्तच्छ्रुषाऽपत्तेश्च । न च तदानीं तादृशसंयोगनाशान्न दोष  
इति वाच्यम् । नाशे हेत्वभावात् । यतु तमोद्रव्यं न चाक्षुष-  
मपि तु तामसेंद्रियान्तरग्राह्यम् । न चाऽधिष्ठानाऽभावे तत्कल्पन-  
मशक्यमिति शङ्खम् । चक्षुःश्रवसामेकगोलके इन्द्रियवदत्रापि  
चक्षुरिन्द्रियगोलके तस्याऽपि शक्यकल्पनत्वात् । चक्षुरन्वयाऽनुवि-  
धानेन तथा निश्चयात् । न चैवं सत्याऽलोकसमवधानकालेऽपि  
तमसि तामसेंद्रियसंयोगसत्त्वेन तमसस्तामसप्रत्यक्षाऽपत्तिः? । तम-  
सोऽनित्यत्वाभ्युपगमेनाऽलोके तन्नाशे नाऽदोषादिति ।

तन्न विचारसहम् । तमस्तामसत्वाऽवच्छिन्नं प्रति तामसेंद्रिय-  
संयोगहेतुतायास्तथाविधेन्द्रियाऽन्तरस्य तमोद्रव्यस्य तत्प्रागभावध्वं-  
सानान्न कल्पनेनाऽतिगौरवग्रासात् । क्रियावतो रूपवतो महतो  
द्रव्यस्याऽलोकजन्यचाक्षुषविषयत्वनियमेन तथाविधकल्पनाया अश-  
क्यत्वाच्च । तस्मात्तमो न द्रव्यं, किंतूङ्गूताऽनभिभूतरूपप्रकृष्टमह-  
त्तेजःसामान्याऽभाव एव । तथा च सूत्रं ‘द्रव्यगुणकर्मनिष्प-  
त्तिवैधर्म्याङ्गावाऽभावस्तम्’ इति । निष्पत्तिः सामान्यविशेषसम-  
वायाभावः । उक्तविधं तेजः । वैधर्म्यं भेदः । तथा च द्रव्यादि-  
ष्टुभेदादुक्तविधतेजोऽभावस्तम् इति सूत्रार्थः ।

अत्राऽनुद्गूतरूपचक्षुरात्मकतेजसस्तमस्यपि सत्त्वादव्याप्तिवारणाऽ-  
यो ‘ङ्गूतपदम्’ । वालुकाप्रविष्टरविरशिमसत्त्वादव्याप्तिवारणायाऽनभि-  
भूतपदम् । तेजःपरमाप्वादिसत्त्वादव्याप्तिवारणाय प्रकृष्टमहत्पदम् ।  
वस्तुतस्तु, प्रभात्वाऽवच्छिन्नप्रतियोगिताकाऽभावस्तमः । न तु पूर्वो-  
क्ताऽभावः । गौरवात् । प्रभात्वं चाऽनुगतप्रतीतिसाक्षिका जा-

तिरिति । नच चाक्षुषत्वाऽवच्छिन्नं प्रत्यालोकसंयोगस्य हेतुत्वा-  
त्तदभावे तमश्चाक्षुषानुपपत्तिरिति वाच्यम् । तेजःसामान्या-  
ऽभावाद्यतिरिक्तचाक्षुषत्वावच्छिन्नं प्रत्येवाऽलोकस्य सहकारित्वाऽ-  
भ्युपगमादित्याहुः ।

अत्र प्रत्यकृतत्वदीपिकाकारः । क्षितेस्तावद्रूपरसगन्धसंख्याप-  
रिमाणपृथक्त्वसंयोगविभागपरत्वाऽपरत्वगुरुत्वद्रवत्वसंस्कारारूप्यचतु-  
र्दशगुणकत्वेन, सलिले गंधराहित्येऽपि स्तेहसाहित्यादुक्ततावद्गुणकत्वे-  
नाऽत्मनश्च संख्यापरिमाणपृथक्त्वसंयोगविभागबुद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेष-  
प्रयत्नधर्माऽधर्मभावनासंस्कारारूप्यचतुर्दशगुणकत्वेन, तेजसो रूपस्य-  
र्शसंख्यापरिमाणपृथक्त्वसंयोगविभागपरत्वद्रवत्वसंस्कारारूप्यै-  
कादशगुणकत्वेन, वायोश्च रूपद्रवत्वराहित्यादुक्तनवगुणकत्वेन,  
मनसः सर्शराहित्यादुक्ताऽष्टगुणकत्वेन, व्योम्नः शब्दसंख्यापरिमा-  
णपृथक्त्वसंयोगविभागारूप्यषड्गुणकत्वेन दिक्षालयोः शब्दस्याऽपि रा-  
हित्यात्संह्यादिपञ्चगुणकत्वेनाऽविनाशित्वेन च तेषु तमसोऽन्त-  
र्भावाङ्गीकारे तावद्गुणकत्वप्रसङ्गान्तेष्वन्तर्भावः । नाऽपि गुणेषु,  
नीलप्रतीत्या रूपेऽन्तर्भावे तत्सहचरितगांधादिगुणाऽन्तरस्याऽप्युप-  
लब्धिप्रसङ्गात् । सलिलतेजसोः शुक्लत्वाच्च । नभोनभखतोरपि रूप-  
वत्त्वाच्च । नाऽपि कर्मणि । संयोगविभागसमवायित्वाऽभावात् । नाऽपि  
सामान्यविशेषसमवायेषु, तेषां व्यक्त्याश्रयसंबंधयुपलब्धिसापेक्षोपल-  
ब्धिकत्वात् । तमस आधारभूतानां व्यक्त्याश्रयसंबन्धिनां चाऽनुप-  
लभादनुपलभप्रसङ्गात् । नाप्यभावे 'तमालश्यामं तम' इति रूप-  
वत्त्वप्रतीतेः । एवं कृपेष्वनन्तर्भावाद्रव्याऽन्तरमेव तमः । न च द्रव्य-  
चाक्षुषत्वाऽवच्छिन्नं प्रति आलोकसंयोगस्य सहकारित्वात्तदभावे

चक्षुषा जायमानं तमोज्ञानं निमीलितनयनस्य 'तमः पश्यामी' ति  
प्रत्ययवदभिमानमात्रमिति वाच्यम् । चेतनव्यवहारस्य ज्ञानपूर्वकत्व-  
नियमात्तदभावे ताहशव्यवहारवाधापत्तेः ।

न च शौकत्यज्ञानाऽभावे पटादौ नीलव्यवहारवदालोकज्ञानाऽ-  
भावविषयकविषयज्ञानमेव ताहशव्यवहारहेतुरिति वाच्यम् । तस्याऽ-  
चाक्षुषत्वेन 'नीलं तम' इति चाक्षुषव्यवहारानुपपादकत्वात् । तस्मा-  
दालोकविरोधिनस्तमस आलोकाऽभावव्यंग्यत्वात्तमोज्ञानमालोकनिरपे-  
क्षचक्षुषा जायमानमपि न अमः । सामर्थ्यस्य कार्यगम्यत्वात् । अ-  
न्यथाऽलोकाऽभावस्यापि रूपवदभावतयाऽलोकनिरपेक्षचक्षुरग्राह्य-  
त्वप्रसङ्गात् । अत्रावग्रहस्य सर्वत्र योग्याऽनुपलिंघसहकृतप्रतियो-  
गिग्राहकसामग्रीग्राह्यत्वदर्शनात् । आलोकविरोधितयाऽलोकनैर-  
पेक्ष्यस्य प्रकृतेऽपि तौत्यात् । नचाऽलोकाऽभावस्याऽपि तमोव्यंजकत-  
याऽपेक्षणीयत्वे तावतैव तमःपदसार्थक्यादनर्थकं तस्य द्रव्यान्तरक-  
ल्पनमिति वाच्यम् । कल्पनाऽभावात् । प्रत्यक्षसिद्धे तमसि तद्ग्रहस्य  
प्रमात्वायाऽत्रोद्योगस्य तेनाऽपर्यनुयोज्यत्वात् । न चाऽस्य ज्ञानस्य  
अमत्वमिति वाच्यम् । वाधकप्रत्यक्षान्तराऽभावात् । अनुमानं  
वाधकमिति चेत् । न । प्रत्यक्षविरोधे तस्य बाधितत्वात् । नच-  
मीलितनयनस्य चक्षुर्व्यापाराऽभावेऽपि तमस उपलम्भात्तचाक्षुष-  
मेव न भवतीति वाच्यम् । तत्राऽपि पक्षमपटलाऽन्तवर्तितमसशक्षु-  
र्व्यापारादेवोपलिंघेः । न च रूपवदन्तरग्रहप्रसङ्गः? । तत्राऽलोकस्य सहकारित्वात् । न चेन्द्रियाणामन्तःप्रवृत्यदर्शनान्नेदं  
साधीय इति वाच्यम् । पिहितकर्णपुटस्य श्रोत्रेन्द्रियव्यापारादेव  
प्राणघोषश्रवणात् ।

न च श्रोत्रेन्द्रियस्य स्वसमवेतशब्दग्राहकत्वान्न व्यापारवत्त्वमिति वाच्यम् । तस्य बहिरपि प्रवृत्तिदर्शनात् । अन्यथा सुरसरित्तीरे शब्द इति देशप्रतीतिबाधाऽपत्तेः । न च गन्धाऽभावे तद्वासं नीलरूपमपि न स्यादिति वाच्यम् । अनुष्णाशीतस्पर्शस्य पृथिव्यां गन्धादिव्यास्तस्याऽपि गन्धाऽभाववति वायौ प्रतीतिबलेनैवाऽङ्गीकारवदिहाऽपि तथा नीलरूपस्योपगन्तुं शक्यत्वात् । न च पाकजानुष्णाशीतस्पर्शस्यैव गन्धादिव्यासत्वं नेतरस्येत्यदोष इति वाच्यम्? इहाऽपि पाकजनीलरूपस्यैव तद्वासत्वमित्यदोषसाम्यात् । न च पाकजनीलरूपमेवाऽसिद्धमिति वाच्यम्? । सद्गावग्राहिणः प्रत्यक्षस्योभयत्र तौत्यात् । न च तमो रूपरहितं, स्पर्शरहितत्वात् । आकाशवदित्यनुमानविरोधात्तमसि रूपमेव नाऽस्तीति वृथैवेयं चिन्तेति वाच्यम्? । रूपग्राहकप्रत्यक्षविरोधे हेतोः कालात्ययापदिष्टत्वात् । अन्यथा वायुः स्पर्शरहितः, रूपरहितत्वादांकाशवदितिसाधनेन वायावपि रूपापत्तेदुर्वारत्वात्? । तस्मान्नाऽभावरूपं किन्तु मनोवदस्पर्शपरमाणवारब्धं तम इति । अत्रोच्यते

न तद्रव्याद्यसौत्रत्वान्नान्यो नामादिभेदतः ।  
मायेत्युक्तेः पुराणे स्यान्मायाकार्यान्तरं तमः ॥ १ ॥

यदिदं द्रव्यान्तरत्वं तमस उपगतं तदनालम्बितमेव । भगवता बादरायणेन जैमिनिना च स्वशास्त्रेऽनुकृतत्वात् । पुराणादिष्वपि सृष्टिप्रक्रियादौ द्रव्यत्वेन न तदुक्तेः । न च सूत्रकारस्य लौकिकपदार्थशोधनायाऽप्रवृत्तत्वातदनुकृतिं दोषायेति वाच्यम्? ।

तथा सति विरोधाऽभावात्काणादस्मृत्युक्ताङ्गीकारैऽप्यदोषात् । अथ शिष्टाऽपरिग्रहसूत्रादौ तन्मतदूषणादिदमपि नाऽऽद्वियते तर्हि नियतपदार्थवादोऽप्यनादरणीय इति व्यर्थ एव दशमद्रव्यत्वप्रवादः । युक्तिसिद्धस्य यस्य कस्याप्यादरणीयत्वात् । नन्वस्त्वेवं तथापि समवायिकारणत्वाद्गुणश्रयत्वाच्च द्रव्यत्वमाद्वियत इति चेत् । मैवम् । आरम्भकसिद्धेरारभ्यसिद्ध्यधीनत्वात्प्रतियोगिप्रतिवद्धप्रतीकतयाऽपि क्रियावत्त्वादिप्रतीतिनिर्वाहे तदारभ्यताया एव वादकलितत्वेनाऽरम्भकाऽसिद्धौ समवायिताया दुर्वचत्वात् । गुणश्रयत्वेन साधनेऽपि पृथिव्यामनिवेशं वदता नीलरूपाऽतिरिक्तगुणान्गीकारादाद्यक्षणे तदभावेन तस्यैवाऽसिद्ध्या द्रव्यत्वस्य दूरनिरस्त्वात् । अतो भट्टानुसरणं हृदादियाचितमंडनवदाऽम्बरमात्रमेव ।

यत्तु नीलरूपत्वात्पृथिव्यामन्तर्भावः कैश्चिदुच्यते? । तदप्यसङ्गतम् । सामान्यलक्षणाऽनाकान्तत्वेन । न पृथिवी, निर्गन्धत्वादिति प्रतिपक्षेण तद्वाधात् । नाप्यदर्शनेन । अनुद्भूतगन्धस्याऽशक्यवचनत्वात्प्रकाप्रसिद्ध्या पाकजानुष्णाशीतस्पर्शस्याऽपि तथात्वादिति । यत्तु कंदलीकारः 'नीलं रूपमेव तम' इत्याह । तदपि न । तदाऽपि पृथिवीगुणत्वस्यैव वाच्यत्वेऽज्ञनादिनैत्यवत्तेजःसमवधानेऽपि तच्चाक्षुषाऽपत्तेः । अन्यथाऽनाधारत्वेन गुणत्वव्याधातात्तद्व्याप्यरूपत्वस्याऽशक्यवचनत्वाच्च ।

एवमभावत्वमप्यसंगतमेव । कोशे 'वन्धकारोऽस्त्रियां ध्वांतं तमिसं तिमिरं तमः । ध्वांते गाढेऽन्धतमसं क्षीणोऽवतमसं तमः । विष्वकसन्तमसमि'त्यादौ तन्नाम्नां, तदवांतरभेदनाम्नां, च पाठात् । 'अविद्याऽहंमतिः त्रियामि'तिवत्तेजोऽभावोऽतेजोऽप्रभे-

त्याद्यपाठाच्च । तेजोऽभावत्वेऽवान्तरनामपाठवदेतन्नामपाठप्रसंगात्त-  
देव भेदान्तराऽकथनप्रसंगाच्च । किं च प्रतियोगितदभावयोः  
सर्वत्र भावाऽभावविरोध एव नाऽन्यः । तेजस्तमसोस्तु वध्यघात-  
विरोधः । ‘तेजसा नष्टं तम’ इति प्रतीतेः । ‘यथाहि भानोरुदयो  
नृचक्षुषं तमो विहन्यान्न तु तद्विधत्ते’ ‘यद्वाधसे गुहाध्वान्तं  
प्रदीपः प्रभया यथेति । सृष्टौ मूल तेजसाऽपिबत्तीत्रमात्मप्रस्ता-  
पनं तमः’ । प्रलयेऽपि ‘हृतरूपं तु तमसा वायौ ज्योतिः प्रली-  
यत’ इत्यादि पुराणप्रयोगाच्च । ‘अहाय तावदरुणेन तमो निर-  
स्तमि’ति वाक्येपि प्रयोगाच्च । ‘लोकालोकं तथाऽतीत्य विवेश  
सुमहत्तम’ इत्यादौ प्रवेशपरिमाणयोः कथनाच्च ।

किं च छायायास्तमोभेदत्वकथनं जरतामत्यसङ्गतम् । ‘दीपमंच-  
कयोश्च्छाया बोधिच्छाया तथा निशि । तथा नीचजनच्छाया  
हंति पुण्यं पुराकृतं’ मित्यादिषु प्रतियोग्यन्तरकथनाच्चाण्डालादिच्छा-  
यास्यर्शे प्रायश्चित्तकथनाच्च । न च ‘छायाद्यनातपे कांतावि’ति  
कोशादातपाऽभाव एव च्छायेति वाच्यम् । अनेकार्थत्वात्तथोक्तेः । अ-  
न्यथैतद्विरोधप्रसंगात् । ‘छायाप्रत्याह्याभासा असन्तोऽप्यर्थका-  
रिण’ इत्यत्राऽसत्त्वकथनविरोधाच्च । छायाभागं………चेति-  
दिक् । अतो द्वितीयस्कंधे भगवता ‘ऋतेऽर्थं यत्प्रतीयेत न प्रतीयेत  
चात्मनि । तद्विद्यादात्मनो मायां यथा भासो यथा तम’ इति  
कथनान्मायापरिणामविशेषरूपं भावातिरिक्तं पदार्थान्तरमेव तमः ।  
तेच्च तेजोऽभावे मायया मनुष्यादीन्प्रत्येव जन्यते । न सर्वान्प्रति ।  
अत एवोलूकविडालादयस्तेजोभावमेव गृह्णन्ति । न तमः ।

अत एव वैशेषिकदर्शनस्योल्लकरूपिणा कणादेन कृतत्वात्तस्य  
तमश्चाक्षुषाभावेन तत्सूत्रे 'भावाभावस्तम' इत्युक्तिरपि युज्यते ।  
तथाऽसदादिहृषीनां तमोवृतत्वात्तमस एव ग्रहो न तु विषयान्तर-  
ग्रहः । तथा तद्वृष्टेः कोमलत्वाद्वलवत्तेजसा प्रतिघातस्तदभावे च  
सुखेन तेषां विषयग्रहः । न चाऽस्माकमपि तच्चाक्षुषाय कार्यका-  
रणभावान्तरापेक्षा? । चाक्षुषत्वावच्छिन्नं प्रति दूरत्वव्यवधानादीनां  
प्रतिवन्धकतायाः कृत्वेन सर्वसम्मतत्वेन च कल्पनाऽभावात् ।  
तमस आवरकत्वस्य च 'तमसा चावृता दिश' इत्यादि पुराणप्र-  
सिद्धत्वात् । व्यवधानाभावविशिष्टविषयचक्षुःसंयोगत्वेन चाक्षुषत्वे-  
नयः कार्यकारणभावश्चाक्षुषत्वावच्छिन्नं प्रत्यनावृतत्वेन वा या-  
घटादौ विषयता तत एव सर्वनिर्वाहात् । एवं च विषयालोकसंयो-  
गतदभावयोः कारणकोटावप्रवेशेन प्रत्युत लाघवं ज्ञेयम् । न चैवं  
सति गृहादौ त्रसरेणुचाक्षुषाऽपत्तिरिति वाच्यम् । तुत्यत्वात् । न  
च तत्र विलक्षणाऽलोकसंयोगाऽभावात् तथेति वाच्यम्? । गृहादौ  
च्छायारूपाऽल्पतमसा त्रसरेणवावरणस्य संभवदुक्तिकत्वात् । न चैवं  
सति गाढतेजसि तच्चाक्षुषाऽपत्तिः? । तौत्यात् । तेजसैवाऽवर-  
णस्य शक्यवचनत्वाच्च । न च तेजोऽभावस्यैव व्यवधायकत्वं लाघ-  
वादङ्गीकार्यमिति वाच्यम्? । नीलप्रतीतिबाधाऽपत्तेः ।

न च स अम इति वाच्यम्? । तथापि.....विषय-  
सापेक्षत्वात्तदाकांक्षायां च भावाऽभावान्यतरस्य तत्त्वेन वक्तुमशक्य-  
त्वात् । तादृशमविषयत्वेन विषयतार्थपदार्थान्तररूपस्य तमसः  
सिद्धेरप्रत्यूहत्वात् । ननु अमस्य विशिष्टबोधरूपत्वेन विशेषणज्ञा-  
नजन्यत्वात्प्रकृतेऽपि अमो विशेषणज्ञानविशेष्यभानसामग्रीविशे-

षणविशेष्यासंसर्गाग्रहरूपैर्नीलज्ञानचक्षुः संयुक्तविशेषणतानीलतेजोऽ-  
भावासंसर्गाग्रहैरेव सेत्स्यतीति न नीलतमोरूपविषयताऽभ्युपगम  
आवश्यक इति चेत् । मैवम् । विशेषणीभूतनीलज्ञानस्य चाक्षुषरू-  
पत्वे पूर्वोक्तयुक्त्या तद्विषयस्य तमस आवरकत्वात् । सरणरू-  
पत्वेऽपि तस्य संस्कारजन्यत्वात्तेजोऽभावे तद्वति सुधाधवलित-  
गृहादौ च संस्कारोद्भोधकस्यानुभूतनीलसहशस्य विषयतारूपनीलत-  
रस्य नीलसाहश्यस्य चाऽभावे संस्कारानुद्भोधे सरणस्याप्यशक्यो-  
दयात् । तदुदयार्थमपि संस्कारोद्भोधकस्य तस्य तत्राऽऽवश्यकत्वात् ।  
अहृष्टस्योद्भोधकत्वेऽपि दृष्टसामग्रीं विना तस्याऽकिञ्चित्करत्वात् ।  
दृष्टसामग्रीघटकत्वेनाऽपि तस्योपेक्षणात् । उपनीतभानरूपत्वेऽप्यु-  
पनायकस्य सरणस्योदयार्थं पूर्वोक्तयुक्त्या तस्याऽपेक्षितत्वात् । एते-  
नैव सर्यमाणाऽऽरोपस्याऽपि प्रत्युक्तत्वात् । चाक्षुषोपनीतभानस्य  
अनुभूयमानाऽऽरोपस्य च पूर्वोक्तयुक्तिभिरेव दत्तोत्तरत्वात् ।

यत्तु प्राभाकराः—तेजोज्ञानाऽभाव एव तमः । सत्यपि तेजसि  
तदज्ञाने तमःप्रत्ययादित्याहुः । तत्फल्गु । ज्ञानाभावज्ञानस्य मान-  
सत्वा‘नीलं तम’इति चाक्षुषव्याधातात् । ‘तेजोऽभावमुपलभामह’  
इत्यनुव्यवसायानुपर्तेश्च । तस्मान्मूलशक्तेर्मायाः कार्यभूतमा-  
वरणात्मकमर्थान्तरमेव तम इति निश्चयः ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यचरणाम्बुजचेतसा ।

सुवोधिन्युक्तमार्गेण तमस्तत्वं समर्थितम् ॥ १ ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यमतवर्त्तिश्रीमद्वल्लभनंदनचरणनलिनपरा-  
गप्राप्तसकलसिद्धेः पीतांवरतनुजपुरुषोत्तमस्य कृताव-  
वतारवादावल्यां नवमोऽन्धकारवादः समाप्ति-  
मगात् ॥ श्रीरस्तु ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः

—०५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्गालायां  
गोस्वामिश्रीमद्भोपेश्वररचित  
आत्मवादः ।

एकादशो मणिः ।

प्रत्यक्षादिप्रमाणैर्यदगम्यं श्रुतिवाक्यतः ।

स्वतः प्रमाणभूताद्यद्गम्यं ब्रह्म समाश्रये ॥ १ ॥

नन्विदमसाम्प्रतम् । ईश्वरस्याऽनुमानगम्यत्वात् । तथाहि— न  
तत्र चाक्षुषं प्रत्यक्षम् । रूपाऽभावात् । नाऽपि मानसम् । परात्मनः  
षरेण मनसा प्रत्यक्षवारणायाऽत्मप्रत्यक्षं प्रति परात्मन्यावृत्तविजा-  
तीयमनःसंयोगत्वेन हेतुत्वस्यावश्यकतया ईश्वरे तस्याऽभावात् ।  
नाऽपि श्रुतिः । तत्प्रामाण्यस्येश्वरसिद्धधीनत्वं, तत्सिद्धेस्तत्प्रामाण्या-  
धीनत्वमित्यन्योन्याश्रयात् । नाप्युपमानम् । तत्सदृशाऽभावात् ।  
तथा च परिशेषादनुमानगम्यमिति । तदुक्तम्—

कार्यायोजनधृत्यादेः पदात्प्रत्ययतः श्रुतेः ।

वाक्यात्संख्याविशेषाच्च साध्यो विश्वविद्व्ययः ॥ इति ।

अनुमानानि तु । क्षित्यङ्कुरादिकं कर्तृजन्यं कार्यत्वाद्वृट्वत् ।  
अन्ये तु जन्यत्वादित्यपि प्रयुज्जते । सर्गाद्यकालीनव्यष्टुकप्रयोजकं

कर्म प्रयत्नजन्यम् । कर्मत्वात् । अस्मदादिशरीरजन्यक्रियावत् । गुरुत्व-  
वतां ब्रह्माण्डादीनां पतनाऽभावः पतनप्रतिबन्धकप्रयत्नप्रयुक्तः ।  
धृतित्वात् । वियति विहंगमधृतिवत् । ब्रह्माण्डादि, प्रयत्नवद्विना-  
श्यम् । नाशित्वात् । पाठ्यमानपटवत् । घटादिव्यवहारः स्वतन्त्र-  
पुरुषप्रयोज्यः । व्यवहारत्वात् । आधुनिककलिपतलिप्यादिव्यवहार-  
वत् । वेदजन्यप्रमा वक्तृयथार्थवाक्यार्थज्ञानजन्या । शाब्दप्रमात्वात् ।  
धर्मादिरूपं पूर्वोक्तं ज्ञानं करणगुणजन्यम् । प्रमात्वात् । प्रत्यक्षादि-  
प्रमावत् । वेदोऽसंसारिपुरुषप्रणीतः । वेदत्वात् । वेदः पौरुषेयः ।  
वाक्यत्वात् । व्यषुकपरिमाणजनिका संख्या अपेक्षाबुद्धिजन्या ।  
एकत्वाऽन्यसंख्यात्वात् । व्यषुकपरिमाणं संख्याजन्यं परिमाणप्रच-  
याऽऽजन्यत्वे सति जन्यपरिमाणत्वात् । तुल्यपरिमाणकपालद्वयार-  
ब्धघटपरिमाणवदिति बोध्यानि । तस्मादनुमानमेव प्रमाणमिति  
प्राप्ते । उच्यते ।

श्रुतिवृन्दैः सदा जुष्टं श्रुतिवृन्दैः सदाऽङ्गुतम् ।  
श्रुतिवृन्दे सदा सन्तं श्रौतं श्रीकृष्णमाश्रये ॥ २ ॥

नहि तत्राऽनुमानस्य प्रमाणता वक्तुं शक्या । त्वदभिमतस्याऽप्य-  
सिद्धेः । कार्यत्वलिंगकानुमानेन ईश्वरसिद्धौ ज्ञानादिमत्त्वस्येव शरीरि-  
त्वस्याप्यन्वयव्यतिरेकसिद्धत्वात् । तथाहि—यत्र कुलादिषु कर्तृत्वं  
तत्र शरीरित्वम् । यत्र च मुक्तात्मस्वशरीरित्वं न तत्र कर्तृत्वम् ।  
अत ईश्वरः शरीरी । कर्तृत्वात् । अस्मदादिवत् । यैत्रैवं तत्त्वम् ।  
मुक्तात्मवदित्यनुमानेनेश्वरस्यापि कर्तृत्वाच्छरीरित्वमवश्यमङ्गीकर्त-

१ अपेक्षयेति खपाठः । २ आईश्वरसिधीनादिमत्त्वेत्यादि खपाठः ।  
३ यत्त्वैवं तत्त्वैवमिति खपाठः ।

व्यम् । अन्यथेच्छादिकमपि न सिद्ध्येत् । अविशेषात् । ननु चेष्टां विनापि प्रयत्नमात्रेण कार्यकरणसमर्थत्वादीश्वरस्य न चेष्टाधिकरण-तदपेक्षेति चेत् । न । ज्ञानमात्रेणैव सर्वकरणसमर्थस्येच्छादिमत्त्वस्याऽप्यसिद्धेः । ननु शरीरं परिच्छिन्नम् । शरीरत्वात् । अस्मदादि शरीरवत् । शरीरमनित्यम् । कार्यत्वात् । पटवदित्यनुमानाभ्यां शरीरस्य परिच्छिन्नत्वेनाऽनित्यत्वेन च युगपत्सकूलदेशगतकार्याऽनु-त्पत्तिप्रसंगः । ब्रह्मधर्मताऽनुपपत्तिश्चेति चेत् । न । अन्यथानुपपत्तिवला-त्तिस्यच्छरीरस्य यावताऽनुपपत्तिपरिहारस्तावत् एव सिद्धेः । तथा ईश्वरशरीरं नित्यम् । सर्गाद्यकालीनद्युणुकारम्भपूर्वकालीनद्रव्य-त्वात् । परमाण्वादिवत् । यन्नैवं, तन्नैवम् । अस्मदादिशरीरवदिति प्रत्यनुमानेन पूर्वोक्तानुमानस्य सत्प्रतिपक्षत्वात् । अनुकूलतर्कश्च, यदि शरीरित्वं न स्यात्कर्तृत्वमेवं न स्यादित्याकारको वोध्यः । न च पूर्वोक्तेनाऽस्य सत्प्रतिपक्षत्वं शङ्खम् । अप्रयोजकत्वात्पूर्वोक्तानुमा-नस्य । अन्यथेश्वरज्ञानादीनामप्यनित्यतापत्तेः ।

ननु शरीरस्य महत्त्वेनोद्भूतरूपत्वेन च ईश्वरशरीरं चाक्षुषम् । महत्वे सत्युद्भूतरूपत्वादित्यनुमानेन प्रत्यक्षं स्यादिति चेत् । ईश्वर-शरीरमचाक्षुषम् । लौकिकप्रत्यक्षाऽविषयत्वात् । इन्द्रादिशरीरवदिति प्रत्यनुमानात्पूर्वोक्तानुमानस्य लौकिकप्रत्यक्षविषयत्वरूपोपाधिग्रस्त-त्वात् । स्यादेतत् । ईश्वरे यच्छरीरं साध्यते तच्छरीरं किमीश्व-राद्विन्नमभिन्नं वा । नान्त्यः । आत्माभिन्नस्याऽपि तस्याऽसिद्धत्वात् । अता भिन्नं नित्यं नित्यसम्बन्धं चाङ्गीकार्यम् । तथा सति, यथा

१ प्रलयेति खपाठः । २ धिकरणलादिति खपाठः । ३ सिद्धेति ख-पाठः । ४ एवेति खपुस्तके नास्ति ।

कार्यत्वेन कर्तृपूर्वकत्वसाधनं कुर्वतश्चेतनकार्यत्वे शरीरिजन्यत्वसा-  
हचर्यस्य भूयो दर्शनेन शरीरजन्यत्वविशिष्टकार्यत्वस्य व्याप्यत्वात्सा-  
ध्यतावच्छेदकशरीरनिविष्टकर्तरि? ईश्वरे तावशशरीराऽसिद्धिः ।  
तदसिद्धौ च कर्तृत्वासिद्धिः । एवं वायुरनित्यः । कार्यत्वात् । घट-  
वदित्यनुमानेऽपि रूपसाहचर्यं लिंगस्य दृष्टमिति रूपविशिष्टस्य  
तस्य व्याप्यत्वेन रूपाऽभाववति वायौ कार्यत्वासिद्धिः[स्तत्कार्यत्वाऽ-  
सिद्धौ]तत्सिद्धौ च रूपस्यापि सिद्धिः स्यात् । नत्वेवम् । प्रत्य-  
क्षवाधात् । तस्मात्साहचर्यमात्रमप्रयोजकम् । व्यासिरेव प्रयोजिका ।  
सा च कार्यत्वाऽनित्यत्वयोरेवेति वायौ तत्सिद्धी रूपासिद्धिश्च । एवं  
कृतेऽपि कर्तृत्वप्रयोजकं ज्ञानेच्छाप्रयत्नवत्त्वमेवेति शरीरित्वस्य  
तत्साहचर्यत्वेऽपि न तत्प्रयोजकत्वमतो नेश्वरे तत्सिद्धिः । अन्यथा  
दृष्टान्तीयाऽशेषधर्मापत्तिः पक्षे स्यात् ।

तथा च घटदृष्टान्तेन जले नित्यत्वसाधने पृथिवीत्वादिकमपि  
सिद्धेदिति । मैवम् । किमिदं साहचर्यमात्रेत्यत्र मात्रपदं यावत्त-  
त्परमुत भूयोदृष्टतत्परम्? । अन्त्ये त्वोमिति ब्रूमः । लोहलेख्या पृथि-  
वीत्वादित्यादौ भूयः साहचर्यस्याप्यप्रयोजकत्वदर्शनात्पूर्वोक्तदोषा-  
पत्तेश्च । आद्ये तु व्यासेरप्यप्रयोजकत्वाऽप्यसिद्धेः । तस्माच्छंकानामन्यथाऽनुप-  
पत्तिवलात्सिद्ध्यत्सर्वानुपपत्तिपरिहारपूर्वकं सच्चिदानन्दात्मकमीश्वरा-  
भिन्नमेव सिद्धमिति सिद्धिव्याहतत्वान्नोदयः । एतेनैव कार्यस्य  
शरीरादिमत्कर्तृपूर्वकत्वनियमः प्रत्यग्रजायमानाङ्गरादावेव शरीरिणः  
कर्तुरनुपलभ्मान्निरस्त इति मीमांसकमतमपि निरस्तम् । किञ्च ।

१ इत आरभ्य, मैवमित्यन्तो ग्रन्थः कपुस्तके नास्ति ।

१० पुष्टि०

जीवसाधने प्राणधारणप्रबलवत्त्वेन प्राणसिद्धिवदत्राऽपि तादृशप्राण-  
साधकत्वेनाप्यप्रयोजकत्वमस्य । कथं जीवस्य प्राणत्वमिति चेत् ।  
इत्थम् । तथाहि निरात्मवादिनां वाह्यानां मते तनाषां मदशक्ति-  
वत्पुञ्जधर्मत्वं यथा केवलैः स्वदिरचूर्णताम्बूलपूर्णपूर्गैर्वर्मरैः सुगदिवै-  
स्तुपरः तथा न केवलपरमाणूनाषवेतनत्वं विविधपरमाणुपुञ्जमपेतन-  
त्यनिनिः तत्रान्यं व इति । केनपुञ्जन्मेतनाधर्म उतांतरः । तत्रा-  
न्वयव्यतिरेकाभ्यां प्राणधारणप्रयत्नवत्त्वमेव जीवलक्षणत्वेन सिद्धः ।  
तत्राऽवाह्यपुञ्जः आत्मा । प्राणधारकत्वाद्यन्नैवं तन्नैवम् । घटवदित्यनु-  
मानं न शरीरावच्छिन्नवाह्यजस्य प्राणधारणप्रयत्नवत्साधनेन तद्वारकः  
वाह्यमततृतरावदिति प्रत्यनुमानेन हेतोः सत्प्रतिपक्षत्वात् । न  
वान्तरः पुंजस्तथा आन्तरपुंजो न तद्वारकः । आन्तरत्वात् । मृत-  
पश्चान्तरपिंडवदित्यनुमानेन हेतोः साधारणत्वात् । नापि च सुरामा-  
प्राणधारकत्वात् । आत्मनप्रबलाधारत्वाद्वा परेवन्तरे । न श्रोत्रादि नदि-  
त्यंतं प्रत्येकमिन्द्रियेषु आत्मत्वसाधनं युक्तम् । विनिगमनाविरहात् ।  
अन्धादिष्वपि प्राणधारणप्रयत्नदर्शनेनैकस्मिन्व्यतिरेकत्वतिचाराच्च  
हेतोः स्वरूपसिद्धत्वात् । अतस्तस्मुदीयस्यात् । वलसाधनेऽपि यत्र  
सकलगोलकहीनदत्ताइरो पिंडहे रनट्कार्पद्दर्शना तद्वारेकलमंतः-  
करणम्पर्यवस्थति । न तु समुदायेन । गोलकनाशे तन्नाशप्रसंगात् ।

१ चेतनानामिति स्यात् । २ इतःपरं 'मनो मूर्ति क्रियावत्त्वा' दित्यन्तः  
पञ्चदशपञ्चात्मको ग्रंथः पुस्तकद्वितये नास्ति । पुस्तकत्रितये चास्ति । किन्तु  
पारसीकभाषांऽग्लभाषा मागधीभाषा स्वर्गीया वा वागिति न निश्चेतुं शक्यते  
ततश्च पुस्तकत्रितयप्रामाण्यात्तथैवाक्षरशो धृतः । यदि लग्नस्तर्हि सुख्यन्तु  
विद्वांसः । यथावुद्धि च मध्ये मध्ये शोधितोऽपि भगवद्वद्विशोधनीय इत्यन्यत्र  
परिलक्ष्यः ।

नापि त्वगिन्द्रियैः । आशतस्तस्यपि न्मरगदिति अन्तःकरणे  
पुनसेनानुगानेन तथात्वसाधनेपि ताल्लिमणुनिमतिनाडीमनः-  
संतुष्टयोगकर्मजन्यः यावत्प्रतियोगिसत्त्वेऽपि कादाचित्कर्त्त्वात् ।  
स्थाणुपुरुषसंयोगवत् । यन्नैवं तन्नैवम् । स्थाण्वाकाशसंयोगवत् ।  
मनो मूर्तं क्रियावत्त्वाद्वायुवदित्यनुमानेनाऽगुणत्वेन, सुखसाक्षात्कारः  
सकरणकः जन्यसाक्षात्कारत्वाच्चाक्षुषसाक्षात्कारवदित्यादिना करणत्वेन  
च, सिद्धस्य मनसो भावादिकं नाणुगुणः । प्रत्यक्षत्वात् ।  
घटरूपादिवत् । यन्नैवं तन्नैवम् । परमाणुरूपादिवदित्यनुमानेन  
ज्ञानादेस्तथात्वनिश्चयेन, ज्ञानाद्यनाधारत्वे सिद्धे तेनाऽनात्मत्व-  
सिद्धिः । ततः प्राणोऽवशिष्यते । तस्याऽऽत्मभिन्नत्वसाधनं दुर्धटम् ।  
प्राणसत्त्वे जीवत्वस्य, तदसत्त्वे तदभावस्य च दर्शनात् ।  
ज्ञानप्रयत्नाधारत्वस्य तत्रैव पर्यवसानात् ।

न च सुषुप्तौ ज्ञानाऽभावे तस्मिन्ज्ञानाद्यनाधारत्वे निश्चिते, प्राण-  
आत्मभिन्नः । ज्ञानाद्यनाधारत्वात् । देहादिवदित्यनुमानेनाऽऽत्मभे-  
दसिद्धिरिति शंक्यम् । श्वासोच्छ्वासक्रियादर्शनेन तदानीमपि तस्य  
प्रयत्नवत्तानिश्चयात् । ज्ञानाऽभावस्य मनःसंयोगाऽभावजन्यत्वेन  
ज्ञानाधारत्वयोग्यताविघटनाभावात् । अतो ज्ञानाद्याधारत्वेनाऽऽ-  
त्मत्वसाधने तदभावस्य दर्शनात्प्राणस्यैवात्मत्वेन सिद्धिर्न तु ततो-  
ऽप्यतिरिक्तस्याऽऽत्मनः । देहप्राणवियोगस्यैव मृत्युत्वेन जीवदेहे  
तस्याऽऽवश्यकत्वात् । अतिरिक्तात्माऽनभ्युपगमेन पदार्थलाघवाच्च ।  
यदि च योगिनां श्वासनिरोधेऽपि जीवनज्ञानदर्शनात्तदतिरिक्त

---

१ पुस्तकचतुष्टयेऽशुद्धतमाः पाठा उपलभ्यन्ते किन्त्वस्माभिर्व्यथाऽऽङ्गवर-  
भिया परित्यक्ताः । पञ्चमेऽपि कुत्र चित्तथैव । तदधिष्ठानेति खगघ पाठः ।

एवात्मेति विभाव्यते । तदाऽपि निरुद्धवृत्तिप्राणस्य तद्देहे सत्त्वान्न तदतिरिक्ताऽत्मसिद्धिः । यदि च निरोधजनकस्य प्राणाऽतिरिक्तत्वं विभाव्यते । तदापि चेतनाधर्मकस्य तस्यैव लाघवात्सिद्धिरिति, न कथमपि प्राणभिन्नाऽत्मसिद्धिरिति । एवं क्षित्यादिकर्तृत्वाद्याश्रयत्वेन व्यापकप्राणसिद्धेनाऽनुमानस्येश्वरसाधकत्वम् । एतेनाऽहं वित्तेरप्यप्रयोजकत्वमुक्तप्रायमिति श्रुतिरनुसरणीयैव ।

अत्र सांख्यास्तु प्रकृतेः कर्तृत्वमङ्गीकृत्येश्वरं न मन्यन्ते । तथाहि—प्रत्यक्षेणाऽनवगम्यमानस्येश्वरस्य कार्यत्वादिलिङ्गकानुमानेन कर्तृतया साधने तादृशप्रकृतिसिद्ध्याऽर्थान्तरत्वेन तदसिद्धिः । तस्य कर्तृतानिर्वाहकमादायैव सिद्ध्यङ्गीकारे तु तुल्ययोगक्षेमत्वाच्छरीरस्याऽपि सिद्धिः । संशरीरेश्वराङ्गीकारे तु शरीरवद्रागस्याऽप्यन्वयव्यतिरेकसिद्धत्वाद्रागिण ईश्वरस्य सिद्ध्या तस्य जीवतुल्यतापत्तिनित्यमुक्तत्वहानिश्च । न च प्रकृतेर्जडत्वेन कर्तृत्वाऽनुपपत्तौ तदधिष्ठातृत्वेन विवक्षितस्यैवेश्वरस्य सिद्धिरिति शङ्खम् । अधिष्ठातृत्वस्यैव विचार्यत्वम् । तथाहि—किञ्चामाधिष्ठातृत्वम्? । प्रकृतिनियामकत्वं वा? । तत्सन्निहितत्वं वा? । तस्यां प्रतिबिम्बितत्वं वा? । नाद्यः । चेष्टां विना ज्ञानादिमात्रेण तथाङ्गीकारे जीवानामपि तथात्वाऽपत्तेः । तथा सत्यनेकेश्वरापत्तेः । न द्वितीयः । तदाऽप्युक्तदोषापत्तेः । तत्सन्निधानस्य सर्वेषु तौल्यात् । न तृतीयः । प्रतिबिम्बिते शरीरे मणौ च चलति शरीरमणिचलनप्रतीतिवल्पकृतिकर्तृत्वेनैव तस्य तस्मिन्कर्तृत्वाभिमानात्स्वातन्त्र्याऽसिद्ध्या परिभाषिकत्वाऽपत्तौ विवक्षितरूपेश्वराऽसिद्धेः । किञ्च । ज्ञानादिमात्रेणाऽत्मनो जडनि-

यामकत्वाङ्गीकारे मृतशरीरेष्याहारादिक्रियाऽपत्तिः । तदभावात्तस्याः प्राणबुद्ध्यादिकार्यत्वेन, मृतशरीरे च तेषामभावाज्जीवच्छरीरेऽपि तेषामेव नियामकत्वसिद्ध्याऽत्मनि तदभावात् । अतः पुरुषच्छायापातेन चेतनत्वाऽपन्नस्य बुद्ध्यादेरन्तःकरणस्यैवाधिष्ठातृत्वं न तु तटस्थस्याऽत्मनः । अग्निसम्बन्धेन लोहस्य दाहकत्ववत् । अतो नैवमपीश्वरसिद्धिः ।

किंच । तस्य स्वातन्त्र्येण कर्तृत्वेऽकृताभ्यागमादिप्रसक्तिः । कर्मसहकारित्वेऽनीश्वरत्वाऽपत्तिः । तथा स्वार्थजगत्करणेऽनासकामत्वाऽपत्तिः । परार्थकरणे वैषम्यनैर्वृष्ट्यादिप्रसक्तिः । अतः प्रकृतिरेव कर्त्री । 'प्रधानाज्जगज्जायत' इति श्रुतेः । न च 'स हि सर्ववित्सर्वकर्ते'ति श्रुतेरीश्वरस्य कर्तृत्वं शंक्यम्? । एतस्य मुक्तात्मोपासासिद्धात्माऽन्यतरप्रशंसापरत्वादित्याहुः ।

रामानुजाचार्यश्च क्षित्यादिषु सावयवत्वेन कार्यत्वमपि नानुमातुंशक्यम् । अकार्यम् । अशक्यत्वात् । अशक्योपादानविज्ञानत्वात् । महाभूतशब्दवाच्यत्वाच्च । आकाशवदिति भट्टभास्करोक्तैः प्रत्यनुमानैस्तस्य सत्प्रतिपक्षत्वात् । यदि चाकाशे निरवयवत्वस्यानुकूलतर्कस्य सत्त्वेन क्षित्यादिवायुपर्यन्तेषु तदभावेनोक्तहेतूनामप्रयोजकत्वं विभाव्यते? । तदापि कार्यत्वेन हेतुना बुद्धिमत्कर्तृपूर्वकत्वमात्रसिद्ध्यातादृशक्षेत्रज्ञानामेव कर्तृत्वेन सिद्धिरिति हेतोरर्थान्तरसाधकत्वान्तेनेश्वरसिद्धिः । न च क्षित्यादिवायुपर्यन्तस्य पक्षीकरणेन तदुपादानगोचराऽपरोक्षज्ञानादिमत्त्वस्य क्षेत्रज्ञेष्वशक्यवचनतया पक्षधर्मताबलात्तिसिद्धिः? । विवादाध्यासितं क्षित्यादिकं स्वोपादानगोचराऽपरोक्षज्ञानादिमदनेककर्तृपूर्वकम् । कार्यत्वात् । विचित्रसन्निवेश-

सर्वभौमसदनवदितिवृष्टान्तेनाऽनेककर्तृसिद्ध्या पक्षधर्मताया दुर्बल-  
त्वात् । महीमहार्णवादीनां कार्याणामनेकत्वात्तेषां सर्वेषामेकदैकेन  
निर्मितत्वे प्रमाणभूतस्य हेतोरभावात्पृथग्भूतेषु कार्येषु काल-  
भेदकर्तृभेदयोः प्रत्यक्षसिद्धत्वेन प्रत्युत वाधात् । न च जीवानां  
तादृशनिर्माणशक्त्यदर्शनेन तन्निवृत्तौ कार्यत्वबलेनैव तत्सिद्धिरिति  
वाच्यम् । पूर्वमशक्तानामपि पश्चात्पुण्यविशेषोपचयेन शक्तिदर्शनात् ।  
पुण्यविशेषोपचयेनाऽतिशयिताऽहृष्टसम्भावनया च तादृशविलक्ष-  
णकार्यकर्तृत्वस्याऽपि सम्भवात् । इदमेवोक्तं कपिलाचार्यैः ।  
'मुक्तात्मनः प्रशंसावाक्यमुपासासिद्धस्य वेति' सूत्रे । इदं  
योगिनोप्युपलक्षकम् ।

किं च युगपत्सर्वेत्पत्तिस्थिती न प्रमाणपदवीं ब्रजतः । लोके  
क्रमेणैव तयोर्दर्शनाद्युगपत्कल्पकस्य हेतोरशक्यवचनत्वात्क्रमेण तत्क-  
ल्पने विरोधाभावाच्च । अतः क्षित्यादिकं बुद्धिमदेककर्तृकं  
कार्यत्वाद्घटवदित्यत्र, तन्मैककर्तृकं कार्यत्वाद्घटपटस्तम्भादिसमूहवदि-  
तिवृष्टान्तेन हेतोः साधारणत्वम् । तथा भूभूधरादिनिष्ठं कार्यत्वं  
न बुद्धिमदेककर्तृकत्वसाधकम् । समूहनिष्ठत्वात् । घटपटस्तम्भादि-  
समूहनिष्ठकार्यत्ववदित्यनुमानान्तरादपि तथा । किञ्चेदं दिविक्ष-  
त्यादिगतं कार्यत्वं युगपदुत्पद्यमानसर्वगतं वा ? क्रमिकोत्पद्यमानस-  
र्वगतं वा ? । आद्ये आश्रयासिद्धत्वम् । द्वितीये तु विरुद्धत्वम् ।  
तस्मान्न कार्यत्वलिङ्गिकाऽनुमानेनेश्वरसिद्धिः । नापि जगदेकचेतना-

---

१ चतुर्ष्वपि पुस्तकेषु प्रायः प्रतिपङ्क्यशुद्धयो भूयस्यः । किन्तु व्यर्थप्रपञ्चभ-  
यादखिलेऽपि प्रन्थे तदर्शनं परित्यक्तमस्माभिः । पञ्चमं प्रायः शुद्धम् ।

धीनम् । अचेतनाऽरब्धत्वात् । नीरोगस्वशरीरवदित्यनुमाना-  
त्सिद्धिः ।

तथाहि—किमिदमेकचेतनाधीनत्वम्? । एकचेतनाऽयत्तोत्पत्ति-  
स्थितिकत्वमिति चेत्त । नीरोगस्याऽपि शरीरस्य पितृपुत्राद्यनेकचे-  
तनादृष्टजन्यत्वेन तदुत्पत्तिस्थित्योस्तदधीनत्वेनैकचेतनाधीनत्वाऽभा-  
वात् । दृष्टान्ते साध्यवैकल्येन हेतोरसाधारणत्वापत्तेः । किञ्च ।  
शरीरस्थितिरपि किं स्वावयवसमवेतता? उत प्राणनम्? । आद्येऽव-  
यवाधीनत्वान्त चेतनाऽधीनत्वम् । घटादिवत् । द्वितीये क्षित्या-  
दीनां शरीरत्वाभावेन पक्षेऽसम्भव इति पक्षसपक्षानुगतस्थित्यनुप-  
लम्भः । नाप्येकचेतनाधीनप्रवृत्तिकत्वम् । पक्षान्तर्भूतेषु गुरुतररथशि-  
लामहीमहीरुहादिष्वनेकचेतनाधीनप्रवृत्तिकत्वदर्शनेन व्यभिचारात् ।  
नाऽपि चेतनमात्राधीनत्वम् । सिद्धसाधनत्वादर्थान्तरापत्तेश्च ।

किञ्चेश्वरः कर्ता न भवति । प्रयोजनशून्यत्वात् । अशरीर-  
त्वाच्च । मुक्तात्मवदिति बाधकानुमानादपि नेश्वरे कर्तृत्वसिद्धिः ।  
किंचाऽत्यन्ताऽपरिदृष्टेश्वराख्यपुरुषस्य, तस्मिन्सामर्थ्यविशेषस्य च  
कल्पनेऽत्यन्तगौरवात्कृपानां जीवानामेव तपोयोगयागादिलब्धसा-  
मर्थ्यानामेवं कर्तृत्वेन कल्पनं लघीय इत्यचेतनारब्धत्वलिङ्गकानु-  
मानेनापि नेश्वरसिद्धिरित्याहुः ।

१ एवकारेणोपादानगोचरापरोक्षज्ञानचिकीर्षाकृतिमत्त्वं व्यतिकरिष्यते गौर-  
वात् । कारणताक्षित्यंकुरादेवोऽध्यार्थं कारणाभावात् । अमुया तत्र च स्वके  
अन्यथेच्छावान्यत्वात् । ज्ञानवानिच्छावत्त्वादित्यत्र घटादिविषयकज्ञानादि-  
मत्त्वे साध्ये पटादिकमारभ्य पक्षकुलादौ हेतोः साधारण्यं स्यात् । कर्तृत्वादिसाध-  
कानुमानेकचरापरोक्षज्ञानचिकीर्षाकृतिमान्यस्यादृष्ट्वारकर्जज्ञस्य सम्बन्धात् । स्व-  
कर्तृत्वमादिना कर्तृजन्यत्वम् । कचित्पुस्तक एवमशुद्धवहुलोधिकः पाठो लब्धः ।

यत्तु 'कार्यायोजनेत्या' दि कारिकाव्युत्पादने भवदेवमिश्रैरत्र प्रथमे प्रयोगे कर्तृजन्यत्वं तु स्वोपादानगोचरापरोक्षज्ञानचिकीर्षाकृतिमद्वृष्टाद्वारकजन्यत्वम्? । अत्राऽवृष्टाद्वारकेति विशेषणात्र जीवात्मनिरूपिताऽवृष्टाद्वारकजन्यत्वेन सिद्धसाधनमर्थान्तरं वा । जीवानां क्षित्याद्युपादानीभूतपरमाणवादिगोचराऽपरोक्षज्ञानाऽभावेन तज्जन्यत्वे वाधात्र तदपि तथा । न च क्षितिवटादिसाधारणस्यैकस्य साध्यस्याऽभावेन स्वपदार्थाऽननुगमात्कर्थं व्याप्तिग्रह इति वाच्यम्? । स्वपदार्थाऽननुगमस्याऽदोषत्वात् । अन्यथेच्छादिना ज्ञानाद्यनुमानं न स्यात् । स्वविशेष्यकस्वत्वप्रकारकज्ञानत्वादिनैव तत्र कार्यकारणभावात् । अत्र च स्वकर्तृकत्वादि साध्यकानुमाने कर्तृत्वैवैव कारणता । ज्ञानजन्यादिसाध्यके च ज्ञानत्वादिना । एवं कार्यताऽपि कार्यत्वेन जन्यत्वेन च । न च शरीरगौरवेणाऽप्रयोजकत्वं शङ्क्यम्? । अवच्छेदककोटौ घटात्वादीनां प्रवेशे आनन्यगौरवात् । ध्वंसस्य जन्यत्वेन, तस्य च जन्याभावत्वेनाऽवच्छेदकतया प्रवेशे शरीरगौरवाच्च । एवं तु विवक्षितविवेके जन्याऽभावत्वैकदेशस्य जन्यत्वस्यैव प्रवेश इति शरीरलाघवात्सामान्यलाघवादे-

१ न चांकुरादौ हेतोर्विपक्षिल्यंकुरादिकलानवज्जन्यं चिकीर्षावज्जन्यं कीर्यलात् । घटवदित्येवं ज्ञानाजन्यार्थादसाध्यके चेत्यर्थः । अत्र ज्ञानादिकारणतावच्छेदकेन कारणतेत्यर्थः । ज्ञानजन्यादिसाध्यके च ज्ञानल्वादिनेतिपाठे ज्ञानजन्यं चिकीर्षाजन्यं कृतिमज्जन्यं कीर्यल्वादित्यनुमीनोति । कारणानि ज्ञानेच्छाप्रयत्नानि लाघवाद्यज्ञानाद्याक्षिप्तकर्त्तरस्तेन ज्ञानवत्त्वेच्छावत्त्वयत्नवत्त्वानि कारणस्तावच्छेदकानि गौरवात् । किन्तु ज्ञानेच्छाप्रयत्नानि कारणानि कारणतावच्छेदकत्वं च ज्ञानल्वादिनेत्यर्थः । असाध्यसन्देहस्यानदूरत्वाद्याहितत्वेनन्याहितत्वेन तस्य पक्षसमत्वात् । न च शरीरजन्यल्वस्यो क्षिल्यंकुरादिपक्षकेऽनुमाने । अयमपि क्वचित्पुस्तकेऽशुद्धिवहुलः पाठः ।

कत्वलाघवात्कल्पनालाघवादुपस्थितिलाघवाच्च जन्यत्वेनैव कार्यता, न घट्त्वादिना । कार्यत्वं च स्वसमवायिजन्यताख्येन परम्परासम्बन्धेन कृतित्वमेवेति न तत्रापि गौरवम् । नच विशिष्याऽन्वयव्यतिरेकाभ्यां घट्त्वकुलालत्वादिना विशिष्यकार्यकारणभावस्यावश्यकत्वात्सर्वमेव तद्विरुद्धमिति वाच्यम्? । कार्यमात्रवृत्तिजातीनां कार्यतावच्छेदकत्वमिति सिद्धांतसमुद्घोषात् । न च शरीरजन्यत्वस्योपाधेविद्यमानत्वाच्छरीरजन्यत्वस्य प्रतिसाधनस्य सत्त्वाच्च साध्यसन्देहस्याऽन्याहितत्वेनाऽनैकान्तिकत्वं सिद्धमिति शङ्क्यम्? । कर्त्रादिजन्यतायामपि गुरुभूतस्य शरीरजन्यत्वस्याऽनवच्छेदकत्वाल्लघुभूतस्य जन्यत्वमात्रस्यैवाऽवच्छेदकत्वेन तस्य च साधनव्यापकत्वेनाऽनुपाधित्वे हेतोरदुष्टत्वात् । नचाऽङ्गरादौ हेतोर्विपक्षगामित्वेनैकान्तिकत्वं शङ्क्यम्? । तत्र साध्यसन्देहस्याऽन्याहितत्वेन तस्य पक्षसमत्वात् ।

एवं च कर्त्रादिजन्यतायामिव शरीरजन्यतायामपि जन्यत्वस्यैवाऽवच्छेदकत्वादीश्वरे नित्यज्ञानादिकमिव नित्यशरीरवत्वस्याऽप्यङ्गीकारेण प्रतिसाधनदोषस्याऽप्यभावात् । अनुमानं च क्षित्यादिकं शरीरजन्यम् । जन्यत्वात् । घटवत् । ईश्वरः शरीरी । कर्तृत्वात् । कुलालवदिति । अनुकूलतर्कश्चाऽत्र कर्तृत्वजन्यत्वाभ्यामिव शरीरत्वजन्यत्वाभ्यामपि पूर्वोक्तयुक्तितुल्ययुक्तिक एव । कार्यकारणभावश्च । श्रुतिश्च । ‘यतो वा इमानि भूतानि जायन्त’ इत्यादि । ‘सहस्रशीर्षापुरुष’ इत्यादि । ‘आकाशशरीरं ब्रह्मेत्या’दि चोक्तम् (?) ।

यदपि श्रुतीनां चानुकूलतर्कविधया स्वतन्त्रतया च ब्रह्मणि प्रामाण्यमिति नवीनमतम् । साम्प्रदायिकमते शरीरस्य कुलालश-

रीरत्वादिनैव कारणत्वं, नतु शरीरत्वेनेतीश्वरस्य नित्यशरीरं लोकानुग्रहेण व्यवहारप्रवर्तनार्थम् । अतोऽसदाद्यद्युष्टजनिते रामकृष्णादिनामके शरीरे भूतावेशन्यायेनाऽवेशः । कार्यकरणानन्तरं च त्याग इति । अभिनवमते तु महेश्वरस्य विश्वमेव शरीरम् । तच्च नित्यपुंजवटितमित्यनित्यांशविरामेऽपि नित्यांशमादाय नित्यमेव । आकाशात्मकं च नित्यमेव । रामकृष्णादिनामकं त्वाविर्भावतिरोभावशालि भक्तानुग्रहेण कदाचित्कचिदाविर्भवति तिरोभवति च । अत एव तत्त्ववादिभिर्मूर्तमपि तन्नित्यं विभु चेत्यज्ञीक्रियते । सर्वत्र सर्वदा तथाभूतभक्तभावनया भक्तैः साक्षात्क्रियमाणत्वात् । तादृशसाक्षात्कारस्य प्रमात्वे सम्भवति, अमत्वकल्पनस्याऽन्याययत्वात् । तदुक्तं 'मौत्सर्गधियां प्रमात्वमि' ति । विश्वात्मकन्तु योगिप्रत्यक्षगम्यमपि विश्वरूपदर्शनादौ श्रूयत एव सहस्रशः ।

एवं श्रुत्यादिभिः शरीरेऽज्ञीकृते तदनुसारिकर्तृकत्वाऽनुमानं निर्दुष्टमेव । एवमेकेनेश्वरेण सकलक्षित्यादिकार्यसम्भवे सति प्रमाणाभावाद्वैरवाच्च नानेकेश्वरसिद्धिः । किं चाऽनेकेश्वराज्ञीकारेतेषामैकमत्यं वैमत्यं वा स्यात् ? । तत्राऽद्ये स्वातन्त्र्याऽभावेनेश्वर्यहानिः । द्वितीये तु कार्यासिद्धिरिति कार्यदर्शना 'देकमेवाऽद्वितीयं ब्रह्मेत्या'दि श्रुतिभ्यस्तादृशैः पुराणैश्वैकेश्वरसिद्धिरिति न पूर्वोक्तं किमपि दूषणम् । एवमेकेश्वरसिद्धौ कर्मत्वादिलिङ्गकानुमानान्यपि तमेव साधयन्तीति न कोऽपि कापि दोष इति ।

तत्सर्वमप्यविचारचारु । रामानुजाचार्योक्तसार्वभौमसदनद्युष्टान्तस्य महीमहार्णवेत्यादिपूर्वोक्तदोषाणामनुद्धारेण सिद्धसाधनादिदोषाणां हेतोराभासतायाश्चाऽनिवृत्तेः । एवं शरीरित्वसाधकाऽनुमा-

नेऽपि कपिलोक्तानां रागादीनां दोषाणामनपगमाजीवतुत्यत्वाऽप-  
त्यनुद्धार एव । एवमेव जन्यत्वलिङ्गकज्ञानजन्यत्वादिसाधकानुमाने-  
ऽपि द्रष्टव्यम् । अतः श्रुतिसाहाय्यं विना कथमापि न निर्वाहः ।  
एवं कर्मत्वलिंगकानुमानमप्याश्रयासिद्धम् । अतः 'सद्येतत्क्षुरि'त्यादि  
श्रुतिषु 'तन्मायाफलरूपेण केवलं निर्विकल्पितं । वाञ्छनोगोचरा-  
ऽतीतं द्विधा समभवद्वृहदित्यादि'भगवद्वाक्येऽन्यत्रापि विभागादेव  
सृष्टिकथनेन पक्षतावच्छेदकस्य पक्षेऽभावात् । एवं धृतिपक्षकानु-  
मानेऽपि धृतेर्ब्रह्माण्डादिपतनात्यन्ताऽभावरूपत्वं वा तत्प्रागभावरू-  
पत्वं वा वक्तव्यम्? । तयोरुभयोरप्यनादित्वेन चेतनप्रयत्नपूर्वक-  
त्वाऽभावाद्वाधितत्वम् । अतो धृतिशब्दार्थो विष्टम्भात्मकसंयोगवि-  
शेषो वक्तव्यः । तदापि चेतनप्रयत्नपूर्वकत्वे साध्ये तादृशाऽनेक-  
जीवप्रयत्नेन सिद्धसाधनमर्थान्तरं वा । एकचेतनप्रयत्नपूर्वकत्वसाध्ये  
तु गुरुतररथशिलादिदृष्टान्तेन हेतोः साधारणत्वं दुरपोहम् । एवं  
ब्रह्माण्डादिपक्षकानुमानेऽपि सिद्धसाधनादिकम् । एकप्रयत्नवद्विना-  
श्यत्वसाधने तु खन्यमानमहाभवनदृष्टान्तेन हेतोः साधारणत्वं  
द्रष्टव्यम् ।

एवं व्यवहारपक्षकेऽनुमानेऽपि लिप्यादिव्यवहारसांकेतिकप्रयो-  
गदृष्टान्तेनोक्तदोषादिकं द्रष्टव्यम् । तथा धर्मादिज्ञानपक्षकानुमा-  
नेऽपि वेदापौरुषेयवादिनं प्रति सिद्धसाद्वनादिदोषदुष्टत्वम् । एवं  
वेदत्वलिंगकानुमाने हेतोः धारणत्वम् । तथा वाक्यत्वलिंगका-  
नुमानेऽप्याकाशवाणीदृष्टान्तेन हेतोरसाधारणत्वम् । एवं व्याणुकपक्ष-  
कानुमानेऽपि तादृशसंख्याज्ञानस्य योगिनामपि सम्भवात्तेरथान्तर-  
मिति सर्वाण्येवाभासरूपाणि ।

एवं नवीनमते यदीश्वरस्य शरीरमङ्गीकृतं तदपि युक्तिमूलत्वं रागादिमत्त्वप्रयोजनवत्त्वाद्यापत्यपरिहाराद्वृष्टमेव । श्रुतिमूलत्वे तु श्रुतिषु सच्चिदानन्दात्मकतदभिन्नशरीराङ्गीकारात्कर्तृत्वस्याऽपि तस्योक्तत्वात् । आसां श्रुतित्वेनैव प्रामाण्यं न तदनुगत्वेनेति । यदप्यभिनवमते ईश्वरस्य विश्वात्मकं शरीरमङ्गीकृतम् । यच्च नित्यानित्यपुञ्जघटितत्वेऽपि नित्यांशमादाय नित्यमाकाशादिरूपं च नित्यमेवेत्युक्तम् । तदपि फलगु । कर्तृत्वनिर्वाहकत्वेनाङ्गीक्रियमाणस्य तस्य विश्वपूर्वभावित्वस्याऽवश्यकत्वेन विश्वात्मकत्वाऽनुपपत्तेः । नित्यांशमादाय तस्य पूर्वभावित्वाङ्गीकारे तस्य परमाणवादिरूपत्वेन कर्तृतानिर्वाहकत्वविरहप्रसङ्गात् ।

नच नित्यानित्यपुञ्जात्मकमेव तदित्यपि युक्तम् । यस्य पृथिवी-शरीरमित्यादिश्रुतिगतप्रत्येकपर्यायैकत्वविरोधप्रसङ्गात् । ‘सर्वतः पाणिपादं तत्सर्वतोक्षीत्या’दि श्रुतिविरोधापत्तेश्च । तस्माच्छास्त्रैकसमधिगम्यं ब्रह्मेति सिद्धम् । तदुक्तं वृहदारण्यके शाकल्यब्राह्मणे याज्ञवल्कयेन ‘स एष नेतिनेत्यात्मा’ ‘अगृह्यो नहि गृह्यते अशीर्यो नहि शीर्यतेऽसंगो न सज्जते न व्यथते इत्येतान्यष्टावापतनान्यष्टौ पुरुषाः स यस्तान्पुरुषान्व्युदुह्य प्रत्युह्याकामीत्तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामी’ति वाक्ये मूर्त्तमूर्त्तब्राह्मणवदेव निषेधपूर्वकं करणाद्यग्राह्यो नित्योऽसंगो निर्दुःखः शारीरादीनष्टपुरुषान्पृथिव्याद्यायतनेषु तत्त्वांकेषु च विशेषेणोच्चैःस्थापयित्वा, तत उपसंहृत्य योऽतिक्रान्तवानेतादृश उपनिषद्वेद्यः पुरुषः पृष्ठः । तत्र यद्यनुमानवेद्यत्वं भवेत्तदाऽग्राह्यपदेन न सामान्यतो निषिध्येत् । औपनिषदमिति वाऽनुमानिकमिति प्रतिप्रसूयेत ।

तस्मादुपनिषदतिरिक्तप्रमाणाऽगोचरत्वमेव श्रुत्यभिप्रेतमिति ज्ञायते ।  
नचाऽग्राह्यपदेनेन्द्रियाऽग्राह्यत्वमुच्यते इति शङ्क्यम् । तथा सत्यनु-  
मानादिनाऽपि वेद्यत्वसिद्धावौपनिषत्पदस्याऽनतिप्रयोजनत्वाऽपत्तेः ।  
अतोऽग्राह्यपदेन यावत्प्रमाणाऽगोचरत्वमावेदयदौपनिषदपदमु-  
पनिषत्प्रतिप्रसवं साधयत्केवलोपनिषद्वेद्यत्वमावेदयति ।

स्यादेतत् । ‘सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति’ इति श्रुत्युक्तमधि-  
कवेद्यत्वं ‘मनसैवाऽनुद्रष्टव्यमि’ति श्रुत्युक्तमनोवेद्यत्वम् । तथा  
योगिप्रत्यक्षगम्यत्वम् । ‘अनागतमतीतं च वर्तमानमतीन्द्रियम् ।  
विप्रकृष्टं व्यवहितं सम्यक्पश्यन्ति योगिन्’ इति वाक्यात् ।  
तथा विश्वरूपदर्शनम् । किं ‘चोपपत्तेश्चेत्यादि सूत्रे युक्तयुपन्यासः ।  
‘आचारदर्शनादि’ति सूत्रं च विरुद्ध्येतेति चेत् । मैवम् । ‘सर्वे  
वेदा’ इत्यस्यौपनिषदत्वेन सर्ववेदवेद्यत्वस्याऽप्युपनिषन्मात्रवेद्यत्वात् ।  
एवं मनसोऽप्यौपनिषदत्वेनाऽदोषात् । तथा योगिप्रत्यक्षविषयत्वमपि  
न । ‘विदूरकाष्टाय मुहुः कुयोगिना’मिति वाक्यात् । ‘यमेवैष  
वृणुते’ ‘धातुः प्रसादादि’ति श्रुतेश्च । एवं चाऽनागतमित्यन्त्र  
ब्रह्मभिन्नमिति वाच्यम् । एवं विश्वरूपदर्शनमपि ‘मया प्रसन्नेन  
तवार्जुनेदं रूपं परं दर्शितमात्मयोगादि’त्यौपनिषदप्रसादादेव ।  
‘उपपत्तेश्चेत्यत्र यदुपपत्त्युपन्यसनं तदपि न ब्रह्मस्वरूपज्ञापकतया  
किन्तु हेत्वाभासैः परान्तराऽशंकानिरासकतया । ‘आचारदर्श-  
नादि’तिसूत्रस्य तु कर्मविषयः । न ब्रह्मविषय इति न किंचिदेतत् । ननु ‘मन्तव्य’ इति श्रुत्या युक्तिभिरनुचिन्तनरूपं मनं  
विहितम् । युक्तयश्चानुमानरूपा इति श्रुत्यनुकूलाऽनुमानस्य प्रामाण्यं

श्रुतिसूचितमिति कथमनुमानमप्रमाणमिति चेत् । न वयमनुमा-  
नस्याऽप्रामाण्यं वदामः, किन्तु करणत्वं निषेधाम इति मननादेः  
श्रवणाङ्गत्वेनाऽनुमानादेः सहकारित्वमनुमोदामहे । एतेनाऽन्ने-  
मां मार्गयन्त्यद्वा युक्ता हेतुभिरीश्वरम् । गृह्णमाणगुणैर्लिङ्गै-  
रग्राह्यमनुमानत् इति श्रीभागवतवाक्यगतमनुमानमपि व्याख्यातं  
वोध्यम् ।

अतः श्रुतिमन्तरेण नाऽनुमानं ब्रह्मप्रमितिजननायाऽलमिति  
सुधीभिरवधेयम् । न चाऽन्योन्याश्रयस्य बाधकत्वं वक्तव्यम् ।  
अनधिगतार्थगन्तृत्वेनैव प्रामाण्यस्वीकारात् । नैयायिकमतादरस्तु  
नास्तिकादिदूषकत्वेन शिष्टानां भूषणधारणार्थं लक्षाधारणवत् ।  
इदमभिसन्धायोक्तमाचार्यैर्जन्मादिसूत्रभाष्य इतरमतमनूद्य ‘ततु त-  
न्त्वौपनिषदं पुरुषमपृच्छामीति केवलोपनिषदेवत्वादुपेक्ष्य’मिति ।  
तदेतत्त्विवन्धे निष्कृष्टं ‘वेदाः श्रीकृष्णवाक्यानि व्याससूत्राणि  
चैव हि । समाधिभाषा व्यासस्य प्रमाणं तच्चतुष्टयम् । उत्तरं  
पूर्वसन्देहवारकं परिकीर्तितमि’त्यनेन । अत एव ‘न च वेदा-  
द्वते किंचिच्छास्त्रं ब्रह्माभिधायकमि’ति कौर्म्ये उक्तमिति सर्वं  
शुभम् ।

सर्वसाधनहीनेन कृपामात्रावलम्बिना ।

कृतेनानेन प्रभवस्तुष्यन्तु मयि ते सदा ॥

इति श्रीविद्वन्मण्डनगोकुलोत्सवात्मजगोपेश्वरविरचितोऽयमा-  
त्मवादः समाप्तः ॥

॥ श्रीः ॥

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥

—००५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाच्चालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमविरचितो  
ब्राह्मणत्वादिदेवतावादः ।

द्वादशो मणिः ।

यच्छासनाऽनुसारेण ब्राह्मणत्वादिदेवताः ।

देहे तिष्ठन्ति लोकस्य तं हरिं सर्वदाऽश्रये ॥ १ ॥

नन्विदमयुक्तम् । लोके ब्राह्मणत्वादीनां जातित्वेन प्रसिद्धेर्वा-  
धकाऽभावेन च तेषां जातित्वोपगमस्य युक्ततया देवतात्वकल्पन-  
स्याऽन्याययत्वात् । बाधकानि तु 'व्यक्तेरभेदस्तुत्यत्वं संकरोऽथाऽनव-  
स्थितिः । रूपहानिरसम्बन्धो जातिवाधकसंग्रह' इति । तत्र व्यक्त्य-  
भेद आकाशत्वादेर्जातिवाधकः । अनेकाऽननुगमात् । तत्र जाति-  
कल्पने प्रयोजनाऽभावात् । तुत्यत्वं च घटत्वकलशत्वादेर्जात्यन्तर-  
त्ववाधकम् । एकव्यंजकव्यंग्यत्वेन भेदग्रहाऽसम्भवात् । गौरवाच्च ।  
संकरस्तु भूतमूर्तत्वादेर्जातित्ववाधकः परस्पराऽत्यन्ताऽभावसमाना-  
धिकरणयोरेकत्र समावेशः । उभयोर्दुष्परीक्ष्यत्वात् । अनवस्थाऽपि  
तथा । अतएव सत्तायां सदितिप्रत्ययेऽपि न तत्र सत्ताऽन्तराऽभ्यु-  
पगमः । रूपहानिस्तु विशेषत्वादेर्जातित्ववाधिका । तत्र विशेष-  
त्वाऽकारेणानुगमेऽपि न तत्र सामान्यवान् । गुणोगुण इति गुण-

लक्षणाऽऽकान्ततया गुणत्वापत्तौ विशेषाणां विशेषरूपताहानिप्र-  
सङ्गात् । असम्बन्धश्चाऽभावत्वस्य जातित्ववाधकः । अभावे समवा-  
याऽभावात् । प्रकृते च न किंचिदपि वाधकमतो ब्राह्मणत्वाऽदिकं  
जातिरेव ।

न च क्षत्रियत्वाऽभाववत्सु ब्राह्मणेषु ब्राह्मणत्वस्य सत्त्वाद्ब्राह्मण-  
त्वाऽभाववत्सु क्षत्रियेषु क्षत्रियत्वस्य सत्त्वात्परस्पराऽत्यन्ताऽभावसमाना-  
ऽधिकरणयोस्त्योरेकस्मिन्विश्वामित्रशरीरे समावेशादस्त्येव साङ्कर्यम् ।  
यद्वा ब्राह्मणत्वाऽभाववति क्षत्रियविश्वामित्रशरीर इति साङ्कर्यमत  
उभयथा दोषाद्ब्राह्मणत्वादेन जातित्वं युक्तमिति शङ्कनीयम् । ब्राह्मण-  
त्वक्षत्रियत्वव्याप्यविश्वामित्रत्वस्य क्षत्रियदशायामभावेन विश्वामि-  
त्रत्वमादायाऽपि सांकर्याऽभावादिति । न च विश्वामित्रत्वव्याप्य-  
विरुद्धभेदेन ब्राह्मणत्वद्वैविध्याङ्गीकारेऽपि साङ्कर्यनिवृत्तेविश्वामित्र-  
द्वैविध्याङ्गीकारोऽनुचित इति शङ्कयम् । न । अतिकल्पनाऽधिक्य-  
प्रसङ्गात् । तथाहि-एकं ब्राह्मणत्वं विश्वामित्रव्याप्यमपरं च  
तद्विरुद्धम् ।

एवं तुत्ययुक्तया क्षत्रियत्वमपि द्विविधम् । अन्यथा विश्वामित्र-  
त्वमादाय साङ्कर्यापत्त्या क्षत्रियत्वस्याऽपि जातित्वाऽनुपपत्तेः । तथा  
च ब्राह्मणत्वद्वयं क्षत्रियत्वद्वयं विश्वामित्रत्वं चैकमित्येवं पञ्चजा-  
तयः । विश्वामित्रत्वद्वैविध्ये तु ब्राह्मणत्वं क्षत्रियत्वं तत्तद्व्याप्यं  
विश्वामित्रत्वद्वयं चेति चतस्र एव जातय इति लाघवात्तथा कल्प-  
नमेव युक्तम् । दोषाऽभावात् । न च व्याप्यव्याप्कभावे माना-  
ऽभावः शङ्क्यः । तदनङ्गीकारे घटत्वपृथ्वीत्वादीनामपि मृद्घटादौ  
निवेशेन साङ्कर्यप्रसङ्गे जातेर्दत्तिलञ्जलित्वाऽपात इत्यन्यथाऽनु-

पपत्तेरेव मानत्वादिति । अन्ये तु संकरो न जातेर्बाधिकः । श्रीनृ-  
सिंहकिंपुरुषादावुभयसत्वात् । पैद्वकार्पाससूत्रैर्निर्मिते पटे तथाभूत-  
जातिद्वयोपलभ्माच्चेत्याहुः । तस्माद्वाक्षणत्वादिकं जातिरेव ब्राह्मण-  
त्वादीनां देवतात्वकरूपनमन्याख्यमेवेति प्राप्ते—उच्यते ।

न जातिब्राह्मणत्वादि व्यक्तित्वव्यज्यनिर्गमात् ।

अन्यागमाच्च सम्बन्धस्याऽशक्यवचनत्वतः ॥

नियतव्यंजकाऽभावाद्वाक्यानां च विरोधनात् ।

ततः स्फुर्तं देवतात्वं प्रमाणानां समन्वयात् ॥

तथाहि—ब्राह्मणत्वादिकं यदि जातिः स्यात् व्यक्तिमपहाय नापे-  
यात् । पूर्वं सिद्धायां व्यक्तौ पश्चात्किञ्चित्कालानन्तरं नाऽगच्छेच्च ।  
एवं निश्चिते गमनाऽगमे तत्सम्बन्धस्याऽयुतसिद्धत्वाऽभावात्तत्र सम-  
वायलक्षणाऽभावेनाऽसम्बन्धदोषाच्च । ब्राह्मणत्वादौ जातित्वस्य वक्तु-  
मशक्यत्वात् । न च गमागमयोर्मानाऽभावः शङ्खः । विश्वामित्र-  
स्थले साङ्कर्यवारणाय जातिचतुष्टयादिकं स्वीकुर्वता भवतैव क्षत्रिय-  
त्वतद्वाप्यविश्वामित्रत्वयोर्गमनस्य ब्राह्मणत्वतद्वाप्यविश्वामित्रत्वयोः  
पश्चादागमनस्याऽङ्गीकारात् ।

न च क्षत्रियत्वनिवृत्तौ सा व्यक्तिरपि निवर्तते, ततो ब्राह्मणत्वे  
व्यक्त्यन्तरमेवोत्पद्यते तो न गमनाऽगमनदोष इति वाच्यम् ।  
पूर्वव्यक्त्यारभकाऽवयवविघटनं विना तद्वक्तिनाशस्याऽवयवाऽन्त-  
रागमनं विना व्यक्त्यन्तरोत्पत्तेश्च प्रमाणशून्यत्वात् । न च तपोब-  
लेनैव विघटनाऽगमनयोः सम्भव इति वक्तुं युक्तम् । तथा सति

ब्राह्मैत्रावरुणवाशिष्ठमिश्रामित्रे गोत्रान्तरस्यापातात् । नच न तद्वकुं  
शव्यम्, 'यो रातो देवयजने देवैर्गाधिषु तापसः । देवरात इति  
ख्यातः शुनःशेफस्तु भार्गव' इति ब्राह्मणविश्वामित्रपुत्राणां  
गाधिगोत्रत्वकथनस्य, 'एवं कौशिकगोत्रं तद्वैश्वामित्रैः पृथक् कृ-  
तम् । प्रवरान्तरमापन्नं तद्धि चैवं प्रकल्पितमिती'ति कौशिक-  
गोत्रत्वकथनस्य विरोधापत्तेः । ब्राह्मणविश्वामित्रस्य गाधिगोत्रत्वादिकं  
विना तत्पुत्रेषु तद्वोत्रत्वस्य वक्तुमशक्यत्वात् । अतः पूर्वव्यक्ति-  
निवृत्यादेरप्रामाणिकत्वात्क्षत्रियत्वब्राह्मणत्वयोरेव गमाऽगमाव-  
वश्यं वक्तव्यौ । 'ये मधुच्छन्दसो ज्येष्ठाः कुशलं मेनिरे न तत् ।  
अशपत्तान् मुनिः कुद्धो म्लेच्छा भवत दुर्जना' इति पञ्चा-  
शतानां ज्यायसां, शापेन म्लेच्छत्वकथनाच्च । तस्मादसंगतैर्वैषा  
कल्पना ।

ननु कालकृतस्य नित्यप्रलयस्य पुराणेऽप्यज्ञीकारेण प्रतिक्षणं  
व्यक्त्यन्तरस्य प्रमाणसिद्धत्वादत्राऽपि व्यक्त्यन्तराऽज्ञीकारे को दोष  
इति वाच्यम् । तत्राऽवस्थाभेदेन व्यक्त्यन्तरत्वेऽप्यवयवसन्तानक-  
स्यैकजातीयत्वेन सोऽयमित्यादि प्रत्यभिज्ञाया एकत्वज्ञानस्य चोप-  
पत्त्या दोषाऽभावात् । प्रकृते च क्षत्रियत्वविरुद्धब्राह्मणत्वाऽज्ञीका-  
रेणाऽवयवसन्तानस्याऽपि वैजात्ये प्रत्यभिज्ञाऽभावैकत्वज्ञानाऽभावयो-  
रापत्तेरेव दोषत्वात् । यदि चात्रापि मनुष्यत्वादिना केनचिद्भूर्मेणाऽ-  
वयवसन्तानसाजात्यमङ्गीकृत्य प्रत्यभिज्ञादिकमुपपाद्यते । तदा तु  
नित्यप्रलयघट्टात्याद्यवस्थामात्रं भेद्यते न त्वन्यदिति सांकर्याऽभावो-  
दुरुपपाद एवेति सूक्ष्मेक्षिकया विभावनीयम् ।

ननु तर्हि मास्तां गमाऽगमौ । तथा सति सांकर्यस्याऽबाधकत्वा-

त्सुसिद्धं तेषां जातित्वमिति चेत् । न । नवमस्कन्धे 'गाधेरभून्म-  
हातेजाः समिद्ध इव पावकः । तपसा क्षत्रमुत्सृज्य यो लेभै  
ब्रह्मवर्चसमि'त्यत्र तपसा क्षत्रियत्वोत्सर्गस्य ब्राह्मणत्वप्राप्तेश्चोक्त-  
त्वेन तद्वाऽगमयोः प्रामाणिकत्वात् । 'शूद्रां शयनमारोप्य  
ब्राह्मणो यात्यधोगतिम् । तस्यां तनयमुत्पाद्य ब्राह्मण्यादेव  
हीयत' इति वाक्येऽपि ब्राह्मण्यहानिकथनाच्च । न च तत्र गर्भा-  
धाने वीर्यरूपान्तराहान्या रेतः सेकुर्व्यक्त्यन्तरत्वात्पूर्वव्यक्तिनाशेन  
तत्समानकालमेव ब्राह्मणत्वाऽपगमान्न व्यक्तिसङ्घावे तदपगम इति  
तस्याऽपगमस्य जातित्वबाधकत्वमिति वाच्यम् । तथासति रेतः-  
सेकुः प्रत्यहं भिन्नत्वात्प्रत्यहमुपनयनापत्तेः । घटघटत्वादिसम्बन्धव-  
च्छरीरब्राह्मणत्वयोः सम्बन्धस्य स्वाभाविकत्वाऽभावात् । अन्यथा  
उपनयनस्य वैयर्थ्यापत्तेः । 'दशाऽस्यां पुत्रानाधेहि पतिमेकादशं  
कृधी'त्येकवि(?)श्रुतिविरोधने तादृशयोगस्याऽप्रयोजकत्वाच्च । न 'न्वि-  
तज्जर्ध्वं पतन्त्येते सर्वधर्मवहिष्कृताः । सावित्रीपतिता ब्रात्या'  
इत्यादौ ब्राह्मणकर्मान्धिकारस्यैव प्रत्ययात्प्रकृतेऽपि ब्राह्मणकर्माधिका-  
राद्वयत इत्येवाऽर्थे न तु ब्राह्मण्यहानिरिति चेत् । न । लक्षणापत्तेः ।

ननु 'गुणवच्चनब्राह्मणादिभ्यः कर्मणि चे'ति सूत्रेण कर्मण्यपि  
प्यन्विधानान्नात्र लक्षणेति चेत् । सत्यम् । तथापि भावपक्षे रूढेऽ-  
पि सत्वाद्वृत्तिद्वैगुण्येन बाधकाऽभावे भावार्थग्रहणस्यैवौचित्यात् ।  
न च हानिकथनमेव बाधकमिति वाच्यम् । तस्य जातिबाधकत्वेन  
भावाऽबाधकत्वात् । न च जातिरेव भाव इति युक्तम् । आकाश-  
त्वादौ व्यभिचारात् । अतोऽत्र तत्कर्माधिकारसम्पादको धर्म एव  
भावत्वेन ग्राह्यः । जातित्वबाधकानां पूर्वमुपपादितत्वादिति । किञ्च

नियतव्यं जकाऽभावादपि न ब्राह्मणत्वादीनां जातित्वम् । न च पद्मरागादिषु नियतव्यं जकाऽभावेपि पद्मरागत्वादेजातित्वस्वीकारान्नैवमिति वाच्यम् । प्रभाविशेषस्य व्यंजकस्य तत्रापि नियतत्वात् । न चाऽत्राऽप्यक्रोधतेजःप्रभृतीनां व्यंजकत्वमिति वाच्यम् । दुर्वासःप्रभृतिषु व्यभिचारात् ।

न च ब्राह्मणो जाताविति प्रत्युदाहरणलिंगाज्ञातित्वं वकुं शक्यम् । 'मातुर्यदग्रे जायन्ते द्वितीयं मौंजिवन्धनादि'ति स्मार्तजननमादाय जननं जातिरीति व्युत्पत्त्या देवतानिवेशेनाऽपि तत्संगतेः । ननु खण्डोपाधिरेवाऽस्तु । तथासति ब्राह्मण्यां ब्राह्मणाज्जन्यत्वं वा, सर्वाण्यामूढायां सर्वर्णजनितत्वं वा, विशुद्धमातृपितृकत्वं वा, स्वदृष्टाकृष्टभूताभेदसमारब्धत्वं वा, तल्लक्षणं भविष्यति । उपाधिरेव ब्राह्मणत्वादिव्यं जको भविष्यतीति चेत् । नाद्यौ । चतुर्मुखे तत्पुत्रेषु मानसेषु चाऽव्यासेः । ऋषभपुत्रेष्वेकाशीतिर्ब्राह्मणा वभूवुरि'ति वाक्यातेष्वप्यव्यासेः । न तृतीयः । विशुद्धपदार्थस्याऽनिर्वाच्यत्वात् ।

तथाहि । न तावत्षट्कर्मनिरतत्वं ज्ञानित्वं योगित्वं वा तत् । तदितरेष्वव्यासेः । नाऽपि तदन्यतमत्वम् । जनकादिष्वतिव्यासेः । नापि चोदनागोचरषट्कर्माधिकारित्वं तत् । ब्राह्मणपत्रीष्वव्यासेः । न च तासु स्त्रीत्वस्त्रपस्याधिकारप्रतिबन्धकस्य सत्वात्ता न लक्ष्या इति वाच्यम् । ब्राह्मणीपदप्रयोगबाधापत्तेः । न च तासु ब्राह्मणपुत्रीत्वमेव पदप्रवृत्तिनिमित्तमिति वाच्यम् । तज्जन्यास्वन्यास्वपि तत्रयोगाऽपत्तेः । नाऽपि तत्पत्रीत्वं तथा । असर्वर्णपत्रीष्वपि तत्रयोगाऽपत्तेः । यदि तत्रेष्टमापद्यते तदापि न तस्य स्त्रीपुंससाधारणत्वमिति न तेनेष्टसिद्धिः । अथ विभज्योभयं तदिति विभाव्यते

तेऽपि जात्ये तदभावान् तावतेष्टसिद्धिः । न चोक्ताऽधिकारस्वरूप-  
योग्यत्वमेव तदिति युक्तम् । ब्राह्मणजन्यत्वादिकं विना तस्यैव दुर्ज्ञ-  
यत्वात् । तेषां च तज्ज्ञानसाधनतायाः प्रागेव निरस्तत्वात् । नाऽपि  
च्चतुर्थाश्रमाधिकार्यत्वं तत् । अविरक्ते ब्राह्मणेऽव्यासेः । तथैव पितृप-  
क्षेऽपि दूषणं ज्ञेयम् । पौण्ड्रसुह्षणिदुरादिष्वतिव्यासेः । महापथप्र-  
वृत्तयुधिष्ठिरेऽतिव्यासेश्च । नचात्र प्रमाणाभावः । ‘अथ वैकोऽह-  
मेकाहमेकैकस्मिन्वनस्पतौ । चरन् भैक्ष्यं मुनिर्मुण्डः क्षपयिष्ये  
कलेवरमि’त्यारभ्य ‘देहं सन्ध्यासयिष्यामि निर्भयं मार्गमा-  
स्थितः’ इत्यन्तं राजधर्मे युधिष्ठिरेण स्वसंकल्पकथनात् । श्रीभाग-  
वते तथाकृतिकथनाच्च । एतेनैव विशुद्धमातृकत्वं ब्राह्मण्यां जातत्वं  
च निरस्तं वेद्यम् । चाण्डालादावतिव्यासेः । नचैवं सति तुरीयमेव  
लक्षणमादर्तव्यमिति वाच्यम् । ब्रात्यादिष्वतिव्यासेः । एतेनैव तेषां  
व्यंजकताऽपि दूरनिरस्ता वेदितव्या । गोत्वादेः सास्त्रादिमत्त्वादि-  
वदसाधारणधर्मस्यैव व्यंजकत्वनियमात् ।

एवं चाहृष्टविशेषजन्यतावच्छेदकं सर्वब्राह्मणसाधारणमेकं ब्राह्म-  
णत्वम् । अहृष्टविशेषजन्याद्यब्राह्मणव्यावृत्तं ब्राह्मणजन्यताऽवच्छेदकं,  
ब्राह्मणजन्यसर्वब्राह्मणाऽसाधारणं चापरमिति ब्राह्मणत्वद्वैविध्या-  
ज्ञीकारोऽपि फलगुरेव । तत्तदसाधारणधर्मात्मकव्यंजकभेदाऽभावे  
ब्राह्मणत्वभेदस्य प्रमातुमशक्यत्वात् । नचाऽहृष्टविशेषवत्त्वस्य  
विशुद्धमातापितृजन्यत्वस्य च यथायथं व्यंजकत्वमिति युक्तम् ।  
आद्येऽहृष्टविशेषवत्त्वज्ञानस्य ब्राह्मणत्वज्ञानाधीनत्वेन ब्राह्मणत्वज्ञा-  
नस्य च व्यंजकाऽहृष्टविशेषत्वज्ञानाधीनत्वेन ज्ञानवन्योन्याश्रयात् ।  
द्वितीये च मात्रपराधस्य सम्भावितत्वेन विशुद्धत्वज्ञानदौर्धव्ये

व्यंजकज्ञानस्यैवाऽभावात् । अत एव जैमिनिनाऽपि सूत्रितम् ।  
 'रुद्धपराधात्कर्तुश्च पुत्रदर्शनमि'ति । महाभारतेऽपि उपनीतस्य  
 पित्राज्ञया ध्ययनार्थं गच्छतो मतंगस्य मध्ये देवगर्दभीवचनात्स्वमातरि  
 व्यभिचारिणीत्वज्ञाने स्वस्य चाण्डालत्वज्ञानम् । ततो मातापितरौ  
 त्यक्त्वा तपोऽर्थं गमनम् । वहुकालं तपःकरणेन प्रसन्नादिन्द्राद्वाद्वा-  
 ह्यणत्वप्राप्तिरित्युक्तम् । तस्माद्यंजकाऽभावेन प्रसिद्धिमात्राज्ञाय-  
 मानं लौकिकं ब्राह्मण इति ज्ञानं प्रायशः प्रमाभास एव । क्वचिदेव  
 तु प्रमेति निश्चयः । तथा ब्राह्मणत्वादिकं न जातिरित्यपि ।  
 विश्वामित्रत्वं तु गाधिना द्वादशेऽहनि नामकरणे तदुत्तरं सृज्य-  
 मानत्वादुपाधिरेव । अतो नियतव्यंजकाऽभावाद्वाह्यणत्वादिकं न  
 जातिः । किन्तु देवतैव ।

यथाहुराचार्याः—‘ब्राह्मणं नाम काचिद्देवता सा यस्मि-  
 न्देहेऽभिव्यक्ता भवति ते ब्राह्मणा इत्युच्यन्त’ अतएव शापा-  
 दिना शूद्रत्वं चाण्डालत्वमनुग्रहेण ब्रह्मत्वम् । सा चोपनयनेन देहे  
 समायाति । तदा वहनि वाक्यानि सङ्गच्छन्ते । एवं क्षत्रम् ।  
 अत एव परशुराम उभयनिवेश इति । तदुक्तमुद्योगपर्वणि भीष्मेण  
 रामं प्रति ‘ये ते वेदाः शरीरस्था ब्राह्मणं यच्च ते महत् ।  
 तपश्च सुमहत्तमं न तेभ्यः प्रहराम्यहम् । ब्राह्मणाः क्षत्रियत्वं  
 हि यांति शस्त्रसमुद्यमादि’ति । अत्र उपनयनेत्युपलक्षणम् । वाल्मी-  
 किप्रभृतिष्वनुग्रहेण नामोच्चारणेन मतंगादिषु तपसा च तदुक्तेः ।  
 वहनि वाक्यानि तु ‘जन्मना जायते शूद्रः संस्कारात् द्विज उ-  
 च्यते । वेदाऽभ्यासाद्वेदिग्रो ब्रह्मणो ब्राह्मणः स्मृत’ इत्यादीनि  
 शेयानि । ननु सर्वदहने तद्वर्णं वधपातकमिति गर्भेऽपि तत्तद्व-

र्णत्वस्मरणात्तदानीमुपनयनाद्यभावेन देवतासमागतेरशक्यवचनस्वात्तज्जातिरूपमेव मन्तव्यमिति चेत्त । ‘अंगादंगात्संभवसी’ति श्रुत्या गर्भस्थपित्रंशत्वेन तद्वर्णस्य सिद्धत्वात् ।

न चोपनयनवैयर्थ्यापत्तिः । शूद्रत्वाऽऽर्थ्यदेवताशाबल्यनिवारकत्वेनाऽऽवश्यकत्वात् । ‘सवर्णेभ्यः सवर्णासु जायन्ते हि सजातयः । अनिन्द्येषु विवाहेषु पुत्राः सन्तानवर्द्धनाः’ इति याज्ञवल्क्यादिभिरुक्तेष्वपि । ‘ब्राह्मणां ब्राह्मणाज्ञातः संस्कृतो ब्राह्मणो भवेत् । एवं क्षत्रियविद्शूद्रा ज्ञेयाः स्वेभ्यः स्वयोनिजा’ इति देवलेन संस्कृतत्वविशेषणमुक्तम् । एवं चोपनयनस्य यथासम्भवं क्वचिच्छाबल्यनिवृत्तौ क्वचित्समागमे हेतुत्वमिति न काचिदनुपपत्तिः । सा च देवता बृहदारण्यकीयपुरुषविधब्राह्मणे ‘ब्रह्म वा इदमग्र आसी’दित्यारभ्य ‘वैश्येन वैश्यः शूद्रेण शूद्र’ इत्यन्तग्रन्थे । तैत्तरीयके च ‘ब्रह्मणे ब्राह्मणमालभते क्षत्राय राजन्यं मरुद्ध्यो वैश्यं मरुतो वै देवानां विश’ इत्यादिषु स्फुटम् ।

एवच्च ब्राह्मणीत्वमपि ‘विवाहस्तु समत्रक’ इति वाक्याद्विवाहाऽनन्तरमेव । पूर्वतु ब्राह्मणकन्यात्वमेव । तत्राऽव्यभिचारादावपि पापप्रायश्चित्तयोस्तारतम्यं ज्ञेयम् । अतएव ताद्वकरणे आशौचतारतम्यमपि युज्येत इति सुषृक्तं बहूनि वाक्यानीति । क्षात्रमित्युपलक्षणं शूद्रत्वादेरपि । ‘वेदाऽक्षरविचारेण ब्राह्मणीगमनेन च । कपिलाक्षीरपानेन शूद्रश्वाण्डालतां व्रजेदि’ल्यादिलिङ्गेन नियतव्यंजकाऽभावेन चाऽजातित्वात् । न च शूद्रापदे टाबभावापत्तिः, जननमेवाऽदाय तत्राऽपि निर्वाहात् । एवं यद्वनपर्वण्याजगरे ‘ब्राह्मणः को भवेत् राजन्’ इति प्रश्ने सति ‘सत्यं दानं क्षमा

शीलमानृशंसं तपो घृणा । दृश्यन्ते यत्र राजेन्द्र स ब्राह्मण  
इति स्मृत् इति युधिष्ठिरेण लक्षितम् । ततश्चातुर्वर्ण्ये प्रमाणं च  
'सत्यं च ब्रह्म चैव हि । शूद्रेष्वपि च सत्यं चे'त्यादिना सर्वेण  
लक्षणेऽतिव्याप्तावव्याप्तौ च दर्शितायां, 'शूद्रे तु यज्ञवेल्लक्ष्म द्विजे  
तच्च न विद्यते । न वै शूद्रो भवेच्छूद्रो ब्राह्मणो न च ब्राह्मणः ।  
यत्रैतल्लक्ष्यते सर्प स ब्राह्मण इति स्मृतः । यत्रैतन्न भवेत्सर्पं  
तं शूद्रमिति निर्दिशेदि'त्यनेन तेषां लक्ष्यकुक्षिनिक्षेपलक्ष्यवहिश्चा-  
राभ्यामव्याप्तावतिव्याप्तौ च निवारितायां प्रमाणसमर्थनेन च लक्ष-  
णादौ वर्तते । 'यदि ते वृत्ततो राजन् ब्राह्मणः प्रसमीक्षितः ।  
वृथाजातिस्तदायुष्मन् कृतिर्यावन्न विद्यत्' इत्यनेन नियतव्यं-  
ग्यायां जातौ स्वीकृतायां, 'जातिरत्र महासर्प मनुष्यत्वे महामते ।  
संकरात्सर्ववर्णानां दुष्परीक्ष्येति मे मतिः । सर्वे सर्वास्वपत्यानि  
जनयन्ति सदा नरा' इत्यनेन सांकर्यं दूषणं जातावुक्त्वा दुष्परीक्ष्ये-  
त्यनेनाऽनियतव्यं ग्या न जातिः, किन्तु नियतव्यं ग्यैव जातिरिति  
सूचयित्वा, 'इदमार्षे प्रमाणं चे'त्यारभ्य 'यत्रेदानीं महासर्प  
संस्कृतं वृत्तमिष्यते । तं ब्राह्मणमहं पूर्वमुक्तवान्भुजगोत्तमे'त्यनेन  
संस्कारवृत्ताभ्यां ब्राह्मण्यमुक्तम् ।

तेनाऽपि तस्य देवतात्वमेव स्फुटीक्रियत इति । यत्रोभयं तत्र  
पूर्णे निवेशो यत्राऽन्यतरत्तत्र न्यून इति सिद्ध्यतीति तदप्येतदविरो-  
धीति ज्ञेयम् । किमेवं किन्नरकिम्पुरुषादिष्वपि तादृशाकृतिव्यंग्यं  
जात्यन्तरमेव । नतु संकरः । श्रीनृसिंहत्वं तु न जातिः । व्यक्त्य-  
भेदात् । स्वेच्छया तदा तदा तस्यैवाऽविर्भावात् । अन्यथा उपा-  
सकदर्शनगोचरस्याऽप्यन्यत्वाऽपत्तेः । कादाचित्कत्वस्य तुल्यत्वात् ।

पट्टकार्पाससूत्रनिर्मितपटे पटत्वमेव जातिर्नतु पाद्वत्वादिकम् ।  
 पाद्वादिनिर्मितत्वस्य तत्रोपाधित्वात् । तस्मात्संकरस्याऽपि बाधकत्वेन  
 ब्राह्मणत्वादिकं न जातिः । न चाऽनुगताऽकारप्रतीतिबाधः ।  
 संस्कारवृत्ताद्युपाधिना तत्सिद्धेः । तदभावेऽपि या प्रतीतिः सा तु  
 सादृश्यनिबन्धना आन्तरेवेति निश्चयः । तस्माद्ब्राह्मणत्वादिकं  
 देवतैवेति दिक् ।

पुरुषोत्तमदासेन श्रीपीताम्बरसूनुना ।  
 सुवोधिन्युक्तरीत्यैवं ब्राह्मणत्वं विचारितम् ॥ १ ॥

इति श्रीघल्लभाचार्यमतवर्तिश्रीमद्गल्लभनन्दनचरणदास-  
 दासेन पुरुषोत्तमेन कृतो ब्राह्मणत्वादिदेवतावा-  
 दो दशमः सम्पूर्णतामगात् ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः

—०५०—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्मालायां

श्रीमत्पुरुषोत्तमकृतो

जीवप्रतिविम्बत्वखण्डनवादः ।

~~~~~

एकादशो मणिः ।

यच्चिदंशेषु जीवेषु प्रतिविवादिरूपताम् ।

वदन्ति मतभेदैस्तं श्रीकृष्णं सर्वदाऽश्रये ॥ १ ॥

ननु जीवानामंशत्वकथनमयुक्तम् । श्रुत्यादिविरोधात् । तथाहि—  
‘एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । एकधा वहुधा  
चैव दृश्यते जलचंद्रवदि’ति ब्रह्मविंदूपनिषदि जलचन्द्रदृष्टांते-  
नैकस्य भूतात्मनो वहुधा दर्शनकथनात् । ‘यथा ह्ययं ज्योतिरा-  
त्मा विवस्वानपो भिन्ना वहुधैकोऽनुगच्छन् । उपाधिना क्रियते  
भेदरूपो देवः क्षेत्रेष्वेवमजोयमात्मे’ति स्मृतौ चोपाधिना भेद-  
रूपकथनात् । व्यासपादैरप्य‘त एव चोपमा सूर्यकादिवदि’ति  
सूत्रेण तदर्थबोधनाच्च ब्रह्मप्रतिविवत्वस्यैव निश्चयात् । न च  
‘ममैवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातन’ इति गीतावाक्यादंशो  
नानाव्यपदेशादि’ति सूत्राच्चांशत्वं संभावनीयम्? । गौण्याऽप्य-

---

१ रूपकरण खगपाठः ।

पपत्तेः । अन्यथा जीवस्वरूपविचारे भगवान्बादरायण 'आभास एव  
चै'ति न सूत्रयेत् । तस्मात्प्रतिबिंब आभासो वा जीवः ।

न च भूतानां क्षेत्राणां चास्तच्छत्वादुपाधेरनिर्वाच्यत्वेनाऽसांप्र-  
तत्वं शंकनीयम्? । मायादीनामेवोपाधित्वात् । तथाहि— अत्र  
षट्पक्षाः । तत्राऽनादिरनिर्वाच्या भूतप्रकृतिश्चिन्मात्रसंबन्धिनी  
माया । तस्यां चित्रतिबिंब ईश्वरः । तस्या एव मायायाः परिच्छ-  
न्नाऽनन्तप्रदेशेष्वावरणविक्षेपशक्तिमदविद्याऽभिधानेषु चित्रतिबिंबो  
जीव इत्येकः पक्षः । त्रिगुणात्मकाया मूलप्रकृते 'माया चाविद्या च  
स्वयमेव भवती'ति श्रुतिसिद्धं रूपद्वयम् । तत्र रजस्तमोऽनभिभू-  
तशुद्धसत्वप्रधाना माया । तस्यां चित्रतिबिंब ईश्वरः । तदभिभूत-  
मलिनसत्वप्रधानाऽविद्या । तस्यां चित्रतिबिंबो जीव इत्यपरः ।  
विक्षेपशक्तिप्राधान्येन मायाशब्दितायां तस्यामेव चित्रतिबिंबो  
जीव इति तृतीयः । अविद्यायां चित्रतिबिंब ईश्वरः । अंतःकरणे  
चित्रतिबिंबो जीव इति तुरीयः । घटाकाशजलांकाशमहाकाशमे-  
धाकाशवत् कूटस्थजीवब्रह्मेश्वरभेदेन चैतत्यचातुर्विध्यवादिनां मते  
ब्रह्माश्रितमायातमसि स्थितासु सर्वप्राणिनां धीवासनासु प्रतिबिंबितं  
चैतत्यमीश्वरः । स्थूलसूक्ष्मदेहावच्छिन्नचैतत्यस्थिते मायांकल्पि-  
तेऽतःकरणे प्रतिबिंबितं चैतत्यं जीव इति च पञ्चमः । एवं प्रति-  
बिंबेश्वरवादिनां पञ्च पक्षाः । बिम्बेश्वरवादिमते तु जीवोपाधिना-  
ऽन्तःकरणादिनाऽवच्छिन्नं चैतत्यमीश्वरो बिम्बभूतः । अज्ञाने तत्र-  
तिबिंबो जीवस्तत्राऽप्यज्ञानपरिणामभूतमंतःकरणं जीवस्य विशे-  
षाऽभिव्यक्तिस्थानमिति षष्ठः । एवं नानापक्षैरुपाधेर्निरुक्तत्वादीश्वर-  
रूपैर्णैकधा जीवरूपेण च बहुधा दर्शनोपपत्तेः प्रतिबिंबपक्ष एव

साधीयान् । अथवा, घटसंवृत आकाशे नीयमाने घटे यथा । घटो नीयेत नाऽकाशं तद्वज्जीवो नभोपम्<sup>१</sup> इति श्रुताववच्छिन्नादस्याऽप्युक्तत्वादविद्यावच्छिन्नं ब्रह्मैव वा जीवोरु । न त्वंश्च इति प्राप्ते । उच्यते ।

युक्तिवाच्या न युक्तेयं प्रतिविन्वादिरूपता ।

श्रुतेः सम्यग्विचारे च तस्या अपि विरोधतः ॥ १ ॥

तथाहि, येऽत्राऽयुष्मता षट्पक्षा उक्तास्तेषु येनाऽवरणविक्षेपशक्तिरहितायामीश्वराख्यः प्रतिविविभः स्वीकृतस्तन्मते ईश्वराऽसिद्धिः । अतिस्वच्छायां प्रतिविम्बाऽसंभवात् । स्फटिकादौ तथा निश्चयात् । न च किंचिद्दूरतो मलिनशक्तिसंबंधेन वक्रितोपनेत्रादाविवोपपद्यत इति वाच्यम् । सृष्टेः पूर्वमाकाशादेरनुत्पन्नत्वात्कारणेऽप्यन्तःसत्वेन बहिरवकाशाऽसत्वाद्दूरभावस्याऽशक्यवचनत्वेन दोषतादवस्थ्यात् । न च बहिरप्यवकाशोभ्युपगम्यत इति वाच्यम् । ईश्वरस्य चितश्च प्रादेशिकत्वाऽपत्तेव्यापकत्वहानेराकाशसंभवश्रुतिविरोधाच्च तदङ्गीकारस्य जघन्यत्वात् । योऽप्यावरणादिशक्तिमत्सुतल्यदेशेषु जीवाख्यः प्रतिविविभः, सोऽपि दुरुपपादः । तस्मिन्मत आवरणशक्तिरान्तरालिकत्वेन व्यवधानात् । अनान्तरालिकत्वे च तदसंसर्गे जीवस्याऽज्ञत्वाऽनुभवो दुरुपपादोऽवकाशाभावादिदूषणग्रासश्च । अतो न भूतप्रकृतेस्तत्प्रदेशानां वोपाधित्वं साधीयः । अत एव न द्वितीयपक्षीयमायाऽविद्ययोरपि ।

किञ्च उभयोर्मायाविद्ययोर्व्यापकत्वे रजस्तमोऽनभिभूतत्वाभिभूतत्वयोः सार्वत्रिकत्वेन मायाविद्याऽविवेकाऽसंभवात्प्रतिविविभयोरप्य-

१ सिद्धेरिति कगपाठः । २ कगयोरेका पङ्गिर्नास्ति ।

विवेकेन जीवेश्वरविभागस्य दुरुपपादत्वम् । अव्यापकत्वे जीवेश्वर-  
योर्व्यापकताहानिप्रसंगश्च । अथ मायाया व्यापकत्वं बहिः सर्वतः  
स्वच्छत्वमविद्यायाश्च तदंतःस्थाया मलिनस्वच्छत्वमुपगम्यते तदापि  
व्यापके प्रतिबिंबाऽदर्शनादीश्वरो दुरुपपादः । मायायास्त्रिगुणत्वा-  
द्वहिष्ठायाश्चितो मायांशरजस्तमोभ्यामविद्याव्यवधाने तत्प्रतिबिंबाऽसं-  
भावाज्जीवोपि तथा । निकटचितस्तु नैकस्यादेव तदसंभव इति  
तथा । किंचिद्दूरत्वाऽवकाशादिकल्पने तु पूर्वोक्तदूषणाऽपत्तिः ।  
तस्माद्वितीयोपि न साधीयान् । तथैव तृतीयोपि । पूर्वोक्तानामेव  
दोषाणामत्राऽपि संचारात् । पञ्चमे पक्ष आकाशहृष्टान्तेन यद्यपि  
चैतन्यस्य द्विगुणीकृत्य वृत्तिरुक्ता, तथापि हृष्टान्ताऽनुरोधादुपाध्य-  
संसृष्टस्यैव प्रतिबिंबोऽङ्गीकार्यः । तथा सत्यान्तरालिकमायातमसो  
घनावयवादिमत्त्वेन धीवासनाव्यवधायकत्वादीश्वराऽसंभवः । विरला-  
वयवादिरूपताङ्गीकारे च हेतोरनिर्वाच्यत्वम् । तावक्स्वभावताङ्गी-  
कारे च स्वभाववादाऽपत्तिः । प्रतिबिंबसिद्धौ तावक्स्वभावसिद्धि-  
स्तसिद्धौ च प्रतिबिंबसिद्धिरित्यन्योऽन्याश्रयश्च । एवमन्तःकरण-  
स्याऽपि मायाव्यतिरेकेणाऽस्थितेः पूर्वोक्ता एव दोषाः ।

ये च मायायां चित्प्रतिबिंबमीश्वरं परिकल्प्याऽविद्यायां मलि-  
नसत्वायां तावशेऽन्तःकरणे वा ईश्वरप्रतिबिम्बं जीवं कल्पयन्ति,  
तेषामपि मते मायाया व्यवधायकत्वादीश्वरद्वारकः प्रतिबिंबो दुरु-  
पपादः । पूर्वोक्तदोषप्रसंगात् । यदि च मायाया बहिः सर्वतः  
स्वच्छत्वं, तदाप्यस्वच्छांशस्य तदंतःस्थत्वादंतःकरणाऽविद्ययोश्च  
तद्वाप्यत्वात्स एव दोषः । यदि च मायाशुद्धसत्वान्तरशुद्धसत्वम-  
विद्याद्यङ्गीकृत्य रजस्तमश्च तदंतरङ्गीक्रियते, तदा त्वतिस्वच्छायामि-

त्यादिनोक्ताः पूर्वोक्ता एव दोषाः । एवं षष्ठे विवेश्वरवादेऽपि जीवोपाध्यवच्छिन्नस्येश्वरस्योपाधिसंसृष्टत्वादन्तरालाऽभावेनैव प्रतिविवाऽसंभवः । ईश्वरस्य विम्बत्वाऽसंभवश्च । अन्तरालकल्पने च व्यापकत्वहानिरित्ययमपि तथा । अथ तुरीयोऽवशिष्यते । सोऽपि पूर्वोक्तयुक्तिभिरेव निरस्तो भवतीति न युक्तिक्षमः । किञ्च । विवस्वरूपविचारेणाऽप्येते पक्षा न संगताः । सर्वत्र चक्षुर्योग्यस्यैव विवत्वदर्शनात् । चितश्च चक्षुरयोग्यत्वेन विवत्वाऽसंभवात् ।

ननु सर्वदा चक्षुरयोग्यस्य शब्दस्य कूपादौ प्रतिध्वनिदर्शनात्तस्य च शब्दप्रतिरूपत्वान्न सार्वत्रिकश्चक्षुरयोग्यस्य प्रतिविवाऽभावनियमोऽतो न दोष इति चेत् । अत्र केचित् । प्रतिध्वनिर्न पूर्वशब्दप्रतिविवः । पञ्चीकरणप्रक्रियया पटहादिशब्दानां क्षितिसलिलादिशब्दत्वेन प्रतिध्वनेरेवाऽकाशीयशब्दतया तस्याऽन्यशब्दप्रतिविवत्वाऽयोगात् । नाऽपि वर्णरूपः प्रतिशब्दस्तथा । वर्णाभिव्यंजकध्वनिनिमित्तकप्रतिध्वनेः प्रथमध्वनिवदेव वर्णाभिव्यंजकत्वोपपत्तेः । पूर्ववर्णप्रतिविवत्वकल्पनाऽयोगादित्याहुः । वस्तुतस्तु प्रतिध्वनेः शब्दप्रतिविवत्वं मानाऽभावग्रस्तमेव । न च साजात्यानुभव एव मानमिति वाच्यम्? । तस्य शब्दाऽन्तरेपि तुत्यत्वात् । विवस्थित्यधीनस्थितिकत्वस्य प्रतिविवताविनिगमकस्याऽत्राऽसत्वात् । न च विवरूपपूर्वशब्दस्थितिः शक्यवचना । शब्दस्य त्रिक्षणावस्थायित्वेन तदानीं नाशात् । आभासताया अप्यत एवाऽशक्यवचनत्वात् ।

१ स्थितेरिति क ग पाठः । एवं सर्वत्र प्रतिपङ्क्षभूयानशुद्धभूयिष्ठः पाठो लभ्यते । अस्माभिस्तु साधीयांसमाश्रित्याऽपरे इष्पण्यामपि न धृताः । व्यथाऽऽदम्बर इति । शोद्धा ।

चिरकालस्थायित्वपक्षाभ्युपगमेनेष्टसाधने कूपस्थवायुना प्रतिध्वनि-  
वद्धन्यानयनस्याऽपि संभवदुक्तिकत्वाद्धनिद्वयश्रवणाऽपत्तेः । ध्वन्य-  
नानयने नियामकाऽभावात् । अनानीते च ध्वनौ प्रतिबिंबता-  
निश्चयस्याऽशक्यत्वात् । न च 'छाया प्रत्यावृहयाभासा असं-  
तोष्यर्थकारिण' इति भगवद्वाक्ये प्रतिध्वनेरसत्वस्योक्तत्वात्साह-  
श्यस्य चोपलभ्यमानत्वात्प्रतिबिंबत्वं कल्प्यत इति वाच्यम्? । नट-  
कल्पितपारावतादिरुतवदुक्तहेतुभ्यां मायाजन्यशब्दान्तरत्वस्याऽपि  
शक्यवचनत्वात् । नाऽपि वर्णरूपप्रतिशब्दस्य पूर्ववर्णप्रतिबिंब-  
त्वम्? । व्यंजनाक्षराऽश्रवणात् ।

न च स्वराक्षरस्यैव प्रतिबिंब इति वाच्यम्? । नियामकस्याऽश-  
क्यवचनात् । युगपदुभयस्वरग्रहणाऽभावेन पूर्वध्वनिवद्द्वितीयस्य  
प्रतिध्वनेरपि पूर्ववर्णव्यंजनकतायाः शक्यवचनत्वेन संदेहाऽनपा-  
यात् । नाऽपि ध्वनेर्वर्णप्रतिबिंबत्वं । मानाभावात् । व्यंजकतया  
सन्निधिमात्रेण स्वधर्माणामुदात्तादीनां वर्णेष्वारोपस्य शक्यत्वादैक्य-  
वदेव ग्रहणाच्च ।

यत्तु—आकाशस्य शब्दसमवायिनः कूपादौ सत्वेनाऽसदादिज-  
न्यशब्दपरंपराजनितस्तथ्यः शब्दविशेष एव प्रतिध्वनिरिति केचि-  
दाहुः । तन्न । अश्रवणाऽपत्तेः । वीचीतरंगादिन्यायेन तत्रोत्पन्न-  
स्यध्वनेः पुनर्वैपरीत्येन तत उत्पादकस्याऽशक्यवचनत्वात् । कूपादि-  
प्रतिबद्धस्य वायोस्तथात्वकल्पनेपि तत्थयतागमकस्याऽभावात् ।  
समाचारोपलंभयोर्व्यभिचारित्वात् ।

अतो मायिकमेव प्रतिबिंबातिरिक्तं शब्दांतरं तदिति  
निश्चयः । नाऽप्याकाशदृष्टांतेन सिद्धिः । तत्रप्रतिबिंबे मानाभावात् ।

न च विभक्तां गुलिद्वयमाध्यमिकावकाशप्रतिबिंबदर्शनान्नैवमिति वाच्यम्? । तत्र तद्यासस्य प्रभामंडलस्यैव प्रतिबिंबात् । तद्वाहुत्यादेवावकाशवाहुत्यप्रतीतेरपि निर्वाहात् । अन्यथा वायोरपि प्रतिबिंबाऽपत्तेः । न च तत्राऽदृष्टं प्रतिबंधकमिति वाच्यम्? । तस्याऽपि दृष्टसामग्रीसापेक्षतया तत्त्वेनाप्ययोग्यत्वस्यावश्यकत्वात्तेनैव सिद्धावद्दृष्टकल्पनस्य गुरुत्वादप्रामाणिकत्वाच्च । न चाऽकाशनीलिङ्ग आदर्शे दर्शनादयोग्योऽपि प्रतिबिंबत इति वाच्यम्? । नैत्यप्रतीतिवत्तमतीतेरपि अमत्वात् । प्रमात्वपक्षे च योग्यताया एवेष्टत्वेन भवदभिमताऽसिद्धेः ।

किञ्च । वृत्तेः स्वरूपविचारेऽप्येते पक्षा न संगताः । तथाहि—यो यत्र व्याप्य वर्तते स तत्र न प्रतिबिंबते । तथा च चितः सर्वगत्वेन मायाया अविद्यायाश्च सर्वगतत्वेन कथं विंवः स्यात् । तथा चेष्वराऽसिद्धिः । तदसिद्धौ च चित्रतिबिंबरूपजीवस्याप्यसिद्धिः । धीवासनासु प्रतिबिंबपक्षेऽनेकेष्वरापत्तिश्च । आश्रयनानात्वस्य प्रतिबिंबनानात्वनियामकत्वात् । किंच प्रतिबिंबस्वरूपविचारेपि तथा । प्रतिबिंबस्य विंबवैयधिकरण्यनियमात् । विंबस्थितिसजातीयस्थितिकत्वनियमाच्च? । विंबसामानाधिकरण्यं विंबस्थितिविजातीयस्थितिकत्वं च बाधितम् । तदुभयं ‘द्वासुपर्णा’ इत्यत्र, ‘ऋतं पिबन्तावि’त्यत्र च श्राव्यत इति तदनुरोधादपि तथा । अन्यथा तद्विरोधाऽपत्तेः । तस्मात्प्रतिबिंबपक्षो न युक्तिक्षमः ।

न चोक्तपक्षाऽनभ्युपगमे जलचंद्रादिदृष्टांतबोधकश्रुत्यादिविरोधः शङ्कनीयः? तत्रैकस्य ब्रह्मणो नानात्व एव दृष्टांतपर्यवसानात् । तथाहि—अत्र पूर्वं ‘मनो हि द्विविधं प्रोक्तमि’त्युप-

क्रम्य शुद्धमनसः स्वरूपं, शुद्धे मनसि ब्रह्मसंपत्तिरूपं फलं चोक्त्वा तादृशमनःसिद्ध्यर्थं स्वस्य ब्रह्मात्मभावनारूपं साधनमुपदिशन्ती श्रुतिः ‘स्वरेण संधयेद्योगमि’त्यादिमन्त्रत्रयेण ज्ञेयब्रह्मस्वरूपमुक्त्वा तद्विरुद्धधर्मवतो ज्ञातुः कथमुक्तरूपब्रह्मणा सहाऽभेदो भावयितुं शक्य इत्याकाङ्क्षायां ‘न निरोधो न चोत्पत्तिरि’ति मन्त्रेण ज्ञातु-र्विरुद्धधर्माध्यासं निवार्यत्वायोक्त्वा ‘एक एवात्मा मन्तव्य’ इति मन्त्रेण ज्ञातुः स्वरूपं जन्माद्यभावायोक्त्वाऽविरुद्धधर्माभावेऽस्तु साजात्यं नत्वभेद इत्यभेदभावना न युक्तेति शङ्कायां जीवस्य तदभिन्नत्वाय ब्रह्मस्वरूपं वदति—

‘एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । एकधा बहुधा चैव दृश्यते जलचन्द्रवदि’ति । अर्थस्तु—एक एव हि भूतात्मा परमेश्वरो भूतेभूते प्रतिशरीरं व्यवस्थितः । विशेषाकारेणाऽशेनावस्थितः सन् । एकधा बहुधा चैव दृश्यते । एकस्याऽनेकधाऽवस्थाने दर्शने च दृष्टान्तमाह—‘जलचन्द्रवदि’ति । यथा जले चन्द्रमा अंशुरूपेणाऽशेन स्थित एकधा चन्द्ररूपेण, बहुधाऽनेकसंख्यः कंपादिविशिष्टरूपेण, च दृश्यते तथेति । तथाच नानात्वदर्शनेष्यंशांशिनोरभेदात्साजात्याच्च ब्रह्माऽभेदभावना जीवस्य युक्तेत्यर्थः । एवं सत्यत्रैकस्य नानात्वमेव दृष्टान्तार्थः सिध्यति । किञ्चैतन्मन्त्रोत्तरमन्त्रे जीवस्य नभोपमत्वमुक्तम् । तदपि प्रतिविम्बरूपतायां न संगच्छेत । तस्याऽलीकत्वात् । न चाऽवच्छिन्नवादस्य तन्मन्त्रे सिद्धेरंशत्वकथनमप्यसंगतमिति वाच्यम्? । तस्मिन्मन्त्रे जीवस्य स्थानत्रयातीततायां ब्रह्मभावापन्नतामात्रपरामर्शात् । पूर्वमन्त्रेण तथा निश्चयात् । अन्यथा विरोधाऽपातात् । प्रदेशत्वाऽदरणे श्रुत्यन्तर-

विरोधात् । ‘प्रदेशादिति चैन्नाऽन्तर्भावादि’ति सूत्रकारेणैव प्रदेशपक्षाऽनङ्गीकरणात् । कृतहान्यादिदूषणग्रासाच्च । उत्क्रान्त्यादि-सूत्रोक्तदूषणापत्तेश्च । जीव इति नामान्तरनिर्देशाच्च । प्रतिविंबप-क्षेऽपीदं दूषणं ज्ञेयम् । अवच्छेदस्य प्रतिविंबस्य च काऽपि नामान्तराऽदर्शनात् । अतोऽत्र ब्रह्मण एकस्य नानात्वमेव दृष्टान्तार्थं इति निश्चयः । एवमग्रेपि द्रष्टव्यम् । नन्वस्त्वंशप्रवेशस्तथापि तत्र मण्डलकलङ्कादेरप्रवेशात्मातीतिकानां तेषां त्वलीकतैवेति सैव दृष्टान्ताऽर्थोऽस्त्विति चेत् । सुवुद्धिरसि । तावताऽपीदानीमायुष्मता युक्त्या व्यवस्थाप्यमानानां व्यापकत्वादीनां केषांचिद्द्वर्माणामेव तथात्वं सेत्यति । न तु जीवस्वरूपस्याऽपीत्यनुसंधत्वेति दिक् ।

एतेनैव ‘यथा ह्यं ज्योतिरात्मा विवस्वानपोभिन्ना बहुधै-कोनुगच्छन्नि’ति स्मृतिरत एव चोपमा सूर्यकादिवदि’ति सूत्रं च व्याख्यातं ज्ञेयम् । नन्विदमसङ्गतम् । श्रीभागवते ‘नैवात्मनः प्रभुरयं निजलाभपूर्णो मानं जनादविदुषः करुणो वृणीते । यद्यज्जनो भगवते विदधीत मानं तच्चात्मने प्रतिमुखस्य यथा मुखश्री’रिति मुखदृष्टान्तस्याऽप्युक्तत्वात् । पुराणस्य श्रुत्यर्थनि-र्णयकत्वेन तदनुसृत्यैव श्रुतितात्पर्यकथनस्यौचित्यादिति चेत् । न । अत्रापि मुखश्रियः प्रतिमुखश्रीप्रयोजकत्वमात्रमुच्यत इति, न जीवस्य प्रतिविंबत्वमत्राऽप्यर्थः । पूर्वपादत्रयेण तथार्थनिश्चयात् । ‘आभास एव चे’ति सूत्रं तु यथा ब्रह्मणब्रुवे ब्रह्मणाऽभासप्रयोगो निखिलतद्वर्माभावतस्तथाऽखिलब्रह्मधर्माऽभावाच्चित्वेन साजात्याच्च

ब्रह्माभास इतिपरम् । अतः श्रुत्यर्थविचारेऽपि प्रतिबिंबपक्षोऽवच्छिन्नपक्षश्चेति द्वावप्यसङ्गतौ ।

तर्ह्यस्तु कौन्तेयस्य राधेयत्ववदविकृतस्य ब्रह्मण एव स्वाऽविद्यया जीवभावः । तथा च स्वाऽविद्यया आन्तं संसरद्व्यैव जीवः । इदं च सूत्रकारस्याऽपि संमतम् । ‘अवस्थितेरिति काशकृत्स्त’ इति सूत्रे तथानिर्णीतत्वात् । एवं सति ‘तत्त्वमसि’ ‘अयमात्मा ब्रह्म विज्ञानमय’ इत्यादि वाक्यान्यपि संगमिष्यन्तीति चेत्—

असङ्गतमेतदपि । अविद्याया अनादित्वोपगमाद्ब्रह्मणः सर्वस्याऽविकृतस्य जीवभावे ब्रह्माऽपलापाऽपत्तेः । अतोऽवस्थान्तरमङ्गीकुर्वाणेनाऽपि प्रदेशभेदेनैवाङ्गीकार्यम् । तथा सति पूर्वोक्तदूषणापत्तेः । अथाऽवास्तवत्वाज्जीवभावस्योपदेशेन तन्निवृत्तौ न ब्रह्माऽपलाप इति चेत् । न । उपदेशेन जीवभावनिवृत्तेरेव दुर्लभत्वात् । स्वाऽविद्यया जीवभावमापन्नस्यैव सर्वप्रपञ्चकल्पकत्वेनोपदेशवाक्यस्याऽपि तत्कल्पितत्वे तेन तदज्ञाननिवृत्तिदौर्लभ्यात् । स्वाऽज्ञानकल्पितरजतादेः स्ववाक्येन निवृत्यदर्शनात् । तदनिवृत्तौ च जीवभावाऽनिवृत्तेः । वाक्यस्योक्तरूपत्वात्तदुक्तब्रह्मस्वरूपेऽप्यनाश्वासप्रसङ्गेन सर्वविप्लवापत्तेश्च—

नन्वंशत्ववादोऽप्यसाधुः । अंशपदार्थस्य विचारे तेनाऽप्यनिर्वाहात् । अंशो नाम कारणमवयवो वा भागो वा कार्यं वा? । नाद्यः । पटांशस्य तन्तोः पटकारणत्ववज्जीवस्यापि ब्रह्मकारणतापत्तेः । न द्वितीयः । शरीरवद्व्यैव ब्रह्मणः सावयवत्वाऽपत्तेः । न तृतीयः । परिशेष्याद्व्यैकदेशस्यैवाऽन्न भागरूपत्वे ब्रह्मणोऽपि नश्वरत्वाऽपत्तेः । न तुरीयः । जीवस्याऽनित्यत्वाऽपत्तेः । अतो मुख्यार्थग्रहणस्याऽश-

क्यत्वा 'न्ममैवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातन' इत्यादावौपचारिक एवांशपदार्थो ग्राह्यः । तथा सति घट्कुट्यामेव प्रभास्यतीति चेत् । न प्रभास्यति । अवयवरूपार्थस्य ग्रहणात् । 'पादोस्य विश्वा भूतानीति' श्रुताववयववाचिपादपदोपादानेन तथानिर्णयात् । न च निष्कलादिश्रुतिव्याकोपः । विरुद्धधर्मश्रयत्वेन निरवयवत्वसावयवत्वयोस्तत्राऽविरोधात् । ब्रह्मणः श्रुत्येकसमधिगम्यत्वात् । तत्र 'निष्कलं निष्क्रियमि' ति 'यथाम्नः क्षुद्रा विस्फुलिंगा व्युच्चरन्त्येवमेवासादात्मनः सर्वे प्राणा' इत्याद्युपक्रम्य 'सर्व एवाऽऽत्मानो व्युच्चरंती' त्युभयथाऽपि निरूपणात् । एकतराग्रहेवाक्यान्तरे लक्षणाप्रसङ्गात् । संभवत्यामेवं तात्पर्योपपत्तौ तदनुपपत्तिमुद्भाव्य लक्षणामाश्रयतो निष्प्रमाणकानुपपत्तिकल्पनमुख्यार्थवाधयोरापत्तेश्च । न चात्यन्ताऽभेदबोधकश्रुतिविरोधः । 'बहुस्यामि' तीच्छयैव भेदात् ।

यत्तु जीवस्य व्यापकत्वमङ्गीकृत्य भेदाऽभेदश्रुतिष्वविभागलक्षणभेदं व्युच्चरणश्रुतौ च विभागेनाऽभिव्यक्त्या जीवब्रह्मणोः पितापुत्रवत्कार्यकारणभावं स्वपारं रूढत्वं चाभिव्यक्तिपदार्थं केचिदाहुः । तदपि पूर्वोक्तरीत्या शुद्धाऽभेदे ततो बहुस्यामितीच्छया सृष्टौ व्युच्चरणेन भेदे, मुक्तौ च 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती' ति सावधारणश्रुत्या चाऽभेदे संभवति सत्यन्याय्यमेव । पितापुत्रन्यायोपि तथा । श्रुतौ विस्फुलिङ्गदृष्टान्तेन क्षुद्रा इति विशेषणेन गत्यर्थधातुप्रयोगेण च दार्षनितकेषु प्राणाद्यात्मपर्यन्तेष्वणुत्वस्य पृथग्देशवर्त्तित्वव्यञ्जयविभागस्य गतेश्च विवक्षितत्वा-

इवगमात् । अन्यथा प्राणादिष्पृत्पत्तेरात्मसु च स्वव्यापाराऽविष्टत्व-  
रूपाभिव्यक्तेरज्ञीकारे कल्पनावैरूप्यापत्तेः । युगपद्वृत्तिद्वयाज्ञीकारा-  
पत्तेश्च । किञ्च पितापुत्रस्थलेऽपि न चेतनयोरंशांशिभावोऽपि तु  
शरीरयोरेव । ‘अज्ञादज्ञात्संभवसि हृदयादधिजायसे । आत्मा  
वै पुत्रनामासि स जीवं शरदः शतमि’ति मंत्रेण तथा निश्च-  
यात् । इतरे तु जीवस्य ब्रह्मांशत्वमेकदेशरूपमिच्छन्ति । एकव-  
स्त्वेकदेशत्वं ह्यंशत्वमिति । तच्चैवं व्याकुर्वतो यथा भाभास्वतोर्गो-  
त्वगवोर्देहदेहिनोर्मागोत्वदेहा भास्वद्वोदेहिनां विशेषणत्वेनांशाः  
‘विशेषणांशो विशेष्यांश’ इति विवेचकव्यवहारसिद्धास्तथा  
जीवोपि ‘यस्यात्मा शरीरमि’ति श्रुतेर्ब्रह्मविशेषणत्वेन ब्रह्मांशः ।  
एवं च विशेषणत्वविशेष्यत्वकृतं स्वभाववैलक्षण्यमाश्रित्य भेदनि-  
र्देशाः पृथक्स्थित्यनर्हविशेषणानां विशेष्यपर्यन्तत्वमाश्रित्य  
चाऽभेदनिर्देशश्च मुख्यत्वेनैवोपपद्यन्त इति । तदपि पूर्वोक्त-  
रीत्या ब्रह्मणि परिच्छेदत्रयातीतत्वस्य जीवे चांशत्वस्य सिद्धौ सर्व-  
श्रुतीनां मुख्यवृत्त्यैव बोधकत्वसिद्धेनांसम्भयं रोचते ।

अन्ये तु ‘चन्द्रमण्डलाच्छतांशो गुरुमण्डलः’ ‘सूर्यांशः  
कर्ण’ इत्यादौ तद्विन्नत्वे सति तत्सद्वशत्वं, तत उत्पन्नत्वं वाऽऽदाय  
यथांशत्वव्यवहारस्तथा जीवेषि ब्रह्मांशव्यवहारं समर्थयन्ते । ततु  
अभेदश्रुतिं जीवनित्यत्वश्रुतिं चोपचारितां करोतीत्युपेक्ष्यम् । तस्मा-  
दुभयविधश्रुतिबलाद्ब्रह्मावयवरूपत्वेनैव जीवो ब्रह्मांशः । न च  
जीवदुःखादिना ब्रह्मणो दुःखित्वाद्यापत्तिः । ब्रह्मणः सर्वात्मकत्वे-  
नाभिमानाऽभावात् । किंवहुना ‘एतंहवाव न तपति किमहं

साधु नाकरवं किमहं पापमकरवमिति' 'स य एवं विद्वानेतेनात्मानः स्पृणुत' इति श्रुतेर्विदुषो जीवस्याऽपि यत्र दुःखाद्यभावस्तत्र ब्रह्मणः का शङ्का । नामेहिं तापो न हिमस्य तत्स्यादिति न्यायाचेति सर्वमन्तवद्यम् ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यवाचामाशयगोचरम् ।

प्रतिविंवादिरूपत्वखंडनं विशदीकृतम् ॥ १ ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यमतवर्तिश्रीमद्वल्लभनन्दनचरणपद्मापरागपूरितहृदयश्रीपीतास्वरतनुजपुरुषोत्तमकृतावतारवादावल्यां द्वादशः प्रतिविंवत्वखंडनवादः समाप्तः ॥

॥ श्रीः ॥

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥

---

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाज्ञालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमविरचित  
आविर्भावतिरोभाववादः ।

---

यदाविर्भाव आनन्द आविर्भवति सर्वतः ।

तिरोभवन्ति सन्तापास्तं श्रये गोकुलेश्वरम् ॥ १ ॥

नन्विदमनुपपन्नम् । कार्योत्पत्तिनाशावनुपगच्छतां कार्याऽविर्भावतिरोभावयोरपि दुर्निरूपत्वात् । तयोरनुभवयोग्यतातदयोग्यतात्मकत्वात् । उत्पत्तिमन्तरेण कार्यवर्तमानतायाश्वाशक्यवचनत्वात् । अन्यथा प्रागभावदशायामपि तत्प्रत्यक्षप्रसङ्गात् । न च प्रागभाव

एव प्रतिबन्धक इति वाच्यम् । तस्य कारणत्वात् । न च निय-  
ताऽवधिकत्वेन कार्यस्य कारणे सत्ताऽनुमातुं शक्येति वाच्यम् ।  
तत्प्रागभावसत्तयैव नियताऽवधिकत्वसिद्धेः ।

किञ्च, कारणे कार्यसत्तायां तत्पश्चाद्भावित्वेनाऽभिमतस्याऽपि  
कार्यस्य कारणात्पूर्वं सत्वेन सिद्धत्वादर्शनयोग्यत्वमात्रं वाच्यं, न तु  
तज्जननम् । तथा सति शक्तस्य शक्यकरणाऽभावादशक्तिप्रसक्तेः ।  
ततश्च कार्याऽनुत्पादस्याऽकस्मिकवादस्य वा प्रसङ्गः । एवं सहजश-  
क्त्यसिद्धौ कार्यकारणभावस्याऽप्यसिद्धेः कारणादिपदेषु तत्तदभि-  
धायिकायाः पदशक्तेरप्यपायः । ततश्च लौकिकवैदिकव्यवहारो-  
च्छेदापत्तौ प्रयोजनस्याऽप्यभावे प्रसक्ते आधेयशक्तेरपि वैयर्थ्याप-  
त्तिश्च । न च कारणाद्विर्भाव उत्पत्तिरभ्युपेयत एवेति न दोष इति  
वाच्यम् । यत्रैकस्मिन् फले बहूनि बीजानि तेभ्यश्चाऽनन्तानि  
फलानि, तेभ्यश्च तथैव बीजानीत्येवं परम्परा, तत्रैकस्मिन् मूलभूते  
फले वा बीजे वा तावतां सत्वाद्युगपद्विर्भावापत्तेः । क्रमाऽसङ्गत्या-  
पत्तेश्च । न च निमित्तान्तरसमवधानाऽभावान्त तदा कार्यकारणप्र-  
वाहः । नाऽपि विमतः प्रवाहोऽनादिः प्रवाहत्वाद्वीजाङ्गरवदित्यनु-  
मानेनाऽनादित्वमुपगम्य क्रमोपपत्तिरिति वाच्यम् । हेतोः साध्य-  
समत्वात् । अस्यैव प्रवाहरूपताया विचार्यत्वात् । यत्र गोधूमादिबी-  
जनाशे वेणुगोधूमैर्गोधूमानां लुलायशृङ्गात्कदल्याः काशादिक्षोश्चाङ्ग-  
रोत्पत्तिस्ततस्तेभ्यो गोधूमादिभ्यो वेणवाद्यनुत्पत्तिस्तत्रादौ पश्चाच्च  
व्यभिचारात् । विमतः प्रवाहः सादिः प्रवाहत्वात् वैणवगोधू-  
मप्रवाहवदिति हेतोः साधारणत्वाच्च । न च व्यतिरेकदृष्टान्तेन  
निर्वाहः । क्षुद्रनदीप्रवाहादावनादित्वाऽभावेऽपि प्रवाहत्वदर्शनेन

व्यतिरेकव्यभिचारात् । न च महत्त्वेन हेतौ विशेषिते न कोऽपि  
दोष इति वाच्यम् । गङ्गादृष्टान्तेन तत्र व्यभिचारात् । पुराणादौ  
गङ्गोत्पत्तिस्मरणात् । शब्दस्य प्रमाणत्वात् । तस्मान्न क्रमसङ्गतिः ।

अथोत्पत्तिर्न वहिर्भावः । किन्तु मृदवस्था गता पिण्डाऽवस्था  
जाता, सा गता घटावस्था जातेत्यादिप्रतीतेस्तन्त्ववस्थाऽनुपम-  
देन पटावस्थादर्शनाच्चावस्थाविशेष एव सेति विभाव्यते । तदा-  
प्यवस्थाविशेषस्य कादाचित्कृत्वाज्जन्यत्वं वाच्यमेव । तत्त्वुत्तरामेव  
दुर्वचम् । उत्पत्तेरनिरुक्तत्वात् । अवस्थान्तरं कार्यमित्यप्यसङ्ग-  
तम् । तथा सति पुत्रोऽपि पित्रवस्थान्तरं स्यात् । तथा च पिण्डाव-  
स्थावत्पितुर्नाशः स्यात् । तन्तुवदनाशाङ्गीकारेऽपि सर्वे व्याप्रि-  
येत । अतोऽश एव पुत्रः । एवमङ्गुरादिरपि वीजांश एव । न त्व-  
वस्थान्तरम् । समानन्यायात् । तथा च विभागेन वहिर्भावद्वारा  
हेतुत्वमात्रं वीजादौ सेत्यति । तावताऽपि नाऽभिमतसिद्धिः । वहि-  
र्भावरूपाया उत्पत्तेः पूर्वमेव दूषितत्वात् । अतो वैशेषिकप्रतिपन्न  
उत्पत्तिवाद एव साधीयान् ।

अथाऽस्तु या काचिदुत्पत्तिस्तथापि भवद्रीत्या तावाविर्भावति-  
रोभावौ दुर्वचौ । तथाहि—तौ नित्यावनित्यौ वा? । नाद्यः । घटा-  
दिवस्तूपलम्भाऽनुपलम्भयोः सातत्यप्रसङ्गात् । न चेष्टापत्तिः ।  
तयोर्विरुद्धत्वेन सहावस्थानाऽयोगात् । ग्रहिलतया तथाङ्गीकारे  
वस्त्वनिर्वाच्यत्वप्रसङ्गात् । घटाद्याविर्भावनाय तिरोभावनाय च  
साधने प्रवृत्तिर्दर्शनेन प्रत्यक्षविरोधात् । तादृग्विरुद्धधर्मश्रयभू-  
तस्य धर्मिणोऽसिद्धौ तयोरप्यशक्यत्वेन शून्यवादापत्तेश्च । न च  
घटाद्युपलम्भाऽनुपलम्भयोः कादाचित्कृत्वं तत्त्वकारणस्तोमपरम्परा-

कादाचित्कर्त्त्वेन समर्थनीयमिति वाच्यम् । अन्तत ईश्वरेच्छापर्यन्तं धावने तस्या अपि नित्यत्वेन तदोषतादवस्थ्यात् । एकतरपक्षपात इतरोच्छेदप्रसङ्गाच्च । तयोर्धटादिवस्तुधर्मत्वेन धर्मिणां कादाचित्कर्त्त्वे धर्मभूतयोस्तयोर्नित्यत्वस्ये गन्धादिवदशक्यवचनत्वाच्च । न च जातिवददोष इति वाच्यम् । तद्वदेव सामान्यधर्मत्वप्रसङ्गात् । न चेष्टापत्तिः । सर्वस्य युगपदृश्यत्वाऽदृश्यत्वप्रसङ्गात् । न चेच्छया निर्वाहः । दक्षोत्तरत्वात् ।

न द्वितीयः । कार्यान्तरवत्तयोरपि स्वकारणाद्वहिर्भावस्य स्वकारणेऽन्तर्भावस्याऽवश्यवाच्यत्वेन पुनस्तदीययोरपि तयोस्तथात्वेनाऽनवस्थापातात् । नचाऽनादिरनवस्था न दोष इति वाच्यम् । तथाप्यनिर्वाहात् । तेषामनित्यत्वेन कार्यत्वादाद्यक्षणसम्बन्धस्याऽवश्यवाच्यत्वेन क्षणानां चोपाधिसम्बन्धाज्ञायमानत्वेन तत्राप्युक्तविकल्पस्तेषां क्षणघटकताया एव दुर्निरूपत्वात् । तेषां च स्वस्वकारणादेव बहिर्भावादेवाच्यत्वेन कारणानां चानुपलभ्यमानत्वेनाऽप्रामाणिकत्वाच्च । अनादित्वस्य 'बहुस्यामि'ल्यादि श्रुतिविरुद्धत्वाच्च । अतः सत्कार्यवादमालम्ब्याऽविर्भावतिरोभावसमर्थनं न कथमपि सुघटमिति प्राप्ते—

उच्यते, तौ हरेः शक्ती नियताविच्छया ततः ।

धर्माऽधर्मस्य संसिद्धेः कारणं च न दुर्वचम् ॥ २ ॥

तथाहि—कारणगतौ शक्तिविशेषावेतौ । न चातिरिक्तशक्तिकल्पने मानाद्यभावः शङ्खः । तन्तुतुरीवेमादिभ्यः पटोत्पत्तिदर्शनान्मृद्घण्डचक्रादिभ्यश्च घटोत्पत्तिदर्शनात्तत्र तत्र तज्जननशक्तेर्निश्चयात् । सा च न स्वभावो, नाऽपि स्वरूपम् । तथा सति तस्य सार्वदिक-

त्वाच्छीर्णेभ्योऽपि तन्त्वादिभ्यो घटाद्युत्पत्तिप्रसङ्गात् । भर्जितवी-  
 जेभ्योऽप्यद्वुरोत्पत्तिप्रसङ्गाच्च । मणिसमवधानेऽपि वन्हेस्तृणादिदा-  
 हप्रसङ्गाच्च । अतः कालेन, भर्जनेन, च नाश्या मणिसमवधान-  
 प्रतिबध्या च काचित्स्वभावात्स्वरूपाच्चातिरिक्तैव साऽङ्गीकार्या ।  
 ननु तन्त्वादीनामविशीर्णत्वेन वीजानां चाऽभर्जितत्वेन रूपेणैव  
 कार्यजननदर्शनाद्रूपभेदमात्राऽङ्गीकारेण निर्वाहेऽतिरिक्तशक्तिकल्पनं  
 गुरुभूतम् । एवं च वहिस्थलेऽपि मणेः प्रतिबन्धकत्वेन तदभा-  
 वस्य प्रतिबन्धकाऽभावरूपत्वात्स्य सहकारित्वेन निर्वाहाच्च ज्ञेयम् ।  
 न च प्रतिबन्धकत्वं नाम कारणीभूताऽभावप्रतियोगित्वं तदभावस्य  
 च करणत्वमिति कल्पनाद्वयेन गौरवमिति वाच्यम् । अतिरिक्त-  
 शक्तिवादेऽपि तन्नाशकतत्प्रतिबन्धकयोस्तवाऽप्यावश्यकत्वेन च  
 तौल्यात् । वस्तुतस्तु न मण्यादीनां प्रतिबन्धकत्वं न वा तदभावस्य  
 कारणत्वम् । किन्तूत्तेजकाऽभावविशिष्टमण्यभावविशिष्टवहित्वेन  
 वहेरेव कारणत्वमित्येकेनैव कार्यकारणभावेन निर्वाहालाघवमेवेत्य-  
 तिरिक्तशक्तिकल्पनाऽजागलस्तनप्रायैवेति चेत् । मैवम् । गुरुशरीर-  
 कारणतावच्छेदकप्रवेशेनाऽत्रापि गौरवाऽनपायात् । अवच्छेदकश-  
 रीरे मण्यभावस्य प्रतिबन्धकाऽभावत्वेन प्रवेशे प्रतिबन्धकस्य च  
 पूर्वोक्तलक्षणकत्वेऽत्राऽपि कार्यकारणभावद्वयकल्पना, प्रतिबन्धक-  
 ल्पना चेति कल्पनात्रयाऽप्ततेः । किं सामाग्रीहेतुत्वं प्रतिबन्ध-  
 कत्वमिति लक्षणकत्वेऽपि कल्पनाद्वयेन पूर्वोक्ततौल्यात् । मण्यभाव-  
 त्वेन प्रवेशे तु नानाकार्यकारणभावकल्पनापत्याऽत्यन्तमेव गौरवात् ।  
 मंत्रौषधादिभिरपि दाहाऽभावदर्शनात् । यत्किञ्चिन्मणेः सङ्घावे  
 दाहदर्शनेन व्यभिचाराऽप्ततेश्च । एवमुत्तेजकानामपि नानात्वेन

तत्तत्त्वरूपेण प्रवेशे पूर्ववदेव गौरवात् । यत्किञ्चित्त्वेन प्रवेशे  
यावत्तदभावविशिष्टमण्यभावविशिष्टवहेदर्दहं प्रत्यकारणत्वात्ततो दाहा-  
भावप्रसक्तेः । यावत्त्वेन प्रवेशे च यत्किञ्चिदुत्तेजकविशिष्टमणिसत्त्वे-  
ऽपि दाहाभावापत्तेः । तादृशतद्विशिष्टवहिना दाहदर्शनात्तथात्वेन  
वा, यावत्तदभावविशिष्टमण्यभावविशिष्टवहित्वेन वा कारणतेति  
सन्देहाऽनपायेन कार्यकारणभावशरीरस्य तावदुत्तेजकतदभावमणि-  
तदभावतत्तद्विशिष्टज्ञानाधीनतया तादृशतच्छरीरज्ञानस्य दौर्ध्वयेन  
कारणताग्रहस्यैव दुर्लभत्वाच्च । अतो दाहं प्रति वहित्वेनैव कार-  
णता । लाघवात् सर्वजनीनत्वाच्च । अतो मणिप्रतिबध्या स्वभावा-  
दतिरिक्ता शक्तिः काच्चिदभ्युपेयैव । एवं बीजानामप्यभर्जितत्वेनैव  
न कारणता । दावाग्निदग्धेभ्योऽपि वेत्रबीजेभ्यः कदलीकाण्डजन-  
नस्य भामतीनिबन्धे प्रदर्शितत्वात् । वराहशोणितमेदःसेचितक-  
दत्या दाढिमफलजनकत्वस्य तरुचिकित्साग्रन्थे चित्रीकरणे प्रसि-  
द्धत्वाच्च । अतस्तत्राऽपि भर्जनेन काच्चिन्नाशयते काच्चिदाधीयत इत्य-  
वश्यं मन्तव्यम् । वस्तुतस्तु कार्यकारणभावपक्षेऽपि प्रसिद्धरूपाऽति-  
रिक्तरूपान्तरस्योत्पत्त्यादिशालिनोऽवश्यकल्पनीयतया कार्यकारण-  
भावशरीरस्य तावन्नामन्येव कलहः पर्यवस्थति, नतु स्वरूप इति  
मुघैवाऽयमाग्रह इति दिक् ।

अतो बीजादिपरिणामस्थलेऽपि सैव मन्तव्या । न चोक्तदूषण-  
ग्रासः । उक्तरीत्या सिद्धाया अपि तस्या भगवदिच्छया नियतत्वात् ।  
न च तस्या अपि नित्यत्वात्तदोषतादवस्थ्यम् । इदमस्मिन् काले-  
ऽस्मिन्देशे एवमस्माद्वहिर्भवत्विदं चास्मिन्नन्तर्भवत्विति तदाकारस्य  
फलबलेन कल्पनीयत्वात् ।

नन्वेवं सतीश्वरेच्छया वस्तूत्पत्तिरेवाऽङ्गीक्रियतामिति चेत् ।  
 मैवम् । असत्कार्यवाद् उत्पत्तेरशक्यवचनत्वात् । तथाहि—उत्पत्ति-  
 नाम प्रागभावो वा धर्मान्तरं वा ? । नाऽद्यः । तस्याजन्यस्य कार्य-  
 प्राक्कालवर्तित्वेनेदानां घटोत्पत्तिर्भविष्यतीति प्रतीत्यभिलापयोर्वाध-  
 प्रसङ्गात् । नान्यः । तस्यैकनिष्ठत्वे कार्यानुत्पाददशायां कार्यस्या-  
 ऽसत्वात्कारणादिनिष्ठत्वमेव तस्य वाच्यं, तथा सति तद्विषयिण्युत्पद्यत  
 इति प्रतीतिः स्यात् । द्विनिष्ठत्वेऽपि संयुक्ताविमावितिवदुत्पद्येते  
 इमाविति प्रतीतिः स्यात् । आद्यक्षणे घटादिरूपप्रतियोग्यभावेन  
 संयोगाऽभावप्रतीतिवदुत्पद्यत इति प्रतीतिश्च न स्यात् । न च  
 'दशदिनान्यतीयुः, षड्भिः रहोभिर्गन्ते'त्यादौ भूतभव्यदिवसेष्व-  
 सत्स्वपि संख्यारूपो धर्मो यथोपेयते तथोत्पत्तिरप्यनुत्पन्नघटाद्याधा-  
 राऽभ्युपेयेति वाच्यम् । तेषां दिनानामपि कालचक्रे सूर्यपरिस्य-  
 न्द्रवशेन तत्तद्वत्सर्तुगततया पुनः पुनः परिवर्तमानानां सतामेव  
 संस्कारादिनोपनये तत्राऽपेक्षाबुद्ध्या संख्याकल्पनस्य शक्यत्वेऽप्यु-  
 त्पत्तेरकालपनिकत्वेनात्र तथा वक्तुमशक्यत्वात् ।

अथाऽपेक्षाबुद्ध्या तत्र संख्या जन्यत एव न कल्प्यत इति चेत् ।  
 न । समवायिनं विना केवलनिमित्तेन कार्यजननस्य क्वाप्यसिद्ध-  
 त्वेनात्र तथा वक्तुमशक्यत्वात् । न च चिन्तामण्यादौ निरुपादान-  
 कदधिवसनसुवर्णादिजननस्य दृष्टवान् दोष इति वाच्यम् । अवि-  
 क्रियमाणानां तेषामेवोपादानत्वात् । योगिवत्सामर्थ्यविशेषेण दध्या-  
 दिजनकभूतभेदाकर्षणस्य तत्र शक्यवचनत्वाच्च । अनुपादानकसृ-  
 ष्यङ्गीकारे 'सर्वस्य समवाय्यसमवायिनिमित्तजन्यत्वमि'ति  
 वैशेषिकादिसिद्धान्तहानेश्च ।

किञ्च संख्याया इवोत्पत्तेरपि जन्यत्वात्तस्या अप्युत्पत्तिः स्वीकार्या । तथा सति निष्प्रमाणिकाऽनवस्थापत्तिस्तत्त्वकारणादिकल्पनागौरवश्रासश्च । न चोत्पत्तिर्जातेत्यादि प्रत्ययाऽनुरोधादुत्पत्तेरुत्पत्तिमङ्गीकृत्य विशेषाणां स्वतो व्यावर्तकत्ववत्सा स्वत एवेति वाच्यम् । आत्माऽश्रयाऽपत्तेः । विशेषाणामप्युपगमाऽतिरिक्तप्रमाणरहितत्वेन दृष्टान्ताऽभावाच्च । न च वर्तमानप्रागभावप्रतियोगित्वमेव सेति वाच्यम् । तस्य पूर्ववाद एव दूषितत्वात् । कारणवस्थाविशेषेणैव निर्वाहात् । प्रतियोगित्वस्य स्वरूपसम्बन्धविशेषत्वेन स्वरूपद्वयात्मकत्वाद्वृट्स्वरूपस्य तदानीमभावेन तस्याऽपि वक्तुमशक्यत्वात् । न च भाविनीं सत्तामादाय तत्र प्रतियोगित्वं शक्यवचनम् । धर्मिणोः सत्वेन भाविसत्ताया निश्चयाऽभावेन तथा वक्तुमशक्यत्वात् ।

नाऽप्याऽद्यक्षणसम्बन्धः सेति वाच्यम् । प्रतियोगिसत्तां विनाक्षणसम्बन्धस्याऽशक्यवचनत्वात् । तस्याऽप्याद्यक्षणसम्बन्ध एवोत्पत्तिपदार्थ इतिज्ञसावात्माश्रयाच्च । न चेश्वरेच्छयाऽसदेवोत्पद्यत इति वाच्यम् । मानाऽभावात् । मायिकत्वाऽपाताच्च । घटो भवतीति प्रयोगाऽनुपपत्तेश्च । प्रथमान्तविशेष्यकशाब्दबोधस्य तदभिमतत्वात् । क्रियाश्रयत्वस्य च कर्तृत्वाद्वनक्रियाश्रये घट एवाऽरुद्यानाऽभिहितेलडर्थस्य कालस्य समानपदोपात्तत्वेनान्वयात्तदानीं घटाऽनङ्गीकारेतस्याऽशक्यवचनत्वात् । न च व्यापारस्याऽपि समानपदोपात्तत्वेन कालाऽन्वयस्य तत्र शक्यवचनत्वात् प्रयोगाऽनुपपत्तिरिति वाच्यम् । एवमप्याश्रयवर्तमानत्वमन्तरेण व्यापारवर्तमानताया अनुत्पाद्यमानत्वाद्वदादिसत्ताया अर्थादेव सिद्धेः । पदान्तरोपात्तफलान्वयपक्षेष्पि

सत्तारूपस्योत्पत्तिरूपस्य वा यस्य कस्याऽपि फलस्य धर्मत्वेन धर्मिणं विनाऽसिद्ध्या धर्मिणोऽपि सत्ताया अर्थादेव सिद्धेः । न च कालस्य कर्त्तर्यन्वये उत्पद्यमानोत्पत्त्यनन्तरमपि कालाऽन्वितस्य कर्तुर्धटस्य सत्वा 'दुत्पद्यते घट' इति प्रयोगापत्तिरिति वाच्यम् । व्यापारादिद्वारैवाऽन्वयाङ्गीकाराद्यापारादितिरोभावाद्वाराभावेन कालान्वयाऽभावात्तद्वाप्रयोगाऽभावस्याऽनायासेन सिद्धेः ।

तस्मादसत उत्पत्तिर्न युक्तिमधिरोहति ।

अतो धर्मो पूर्वसिद्धः सर्वथैवाऽभ्युपेयताम् ॥ १ ॥

तथा नष्टो घट इति व्यवहारस्य सिद्धये ।

तदाप्युपेयस्तेनाऽर्थं धर्मो सिद्धः सनातनः ॥ २ ॥

एवं च धर्मिनित्यत्वे ब्रह्मतादात्म्यमस्य च ।

बोध्यं 'पुरुष एवेदं' 'स वै सर्वमिदं जगत्' ॥ ३ ॥

'इदं सर्वं यदयमात्मे'त्यादि श्रुतिदर्शनात् ।

तथा सति स भूतं स भव्यमेतच्छ्रुतेर्वलात् ॥ ४ ॥

ताद्वशव्यवहारेऽपि न क्षतिस्तस्य काचन ।

शक्तिस्तु सिद्धा प्राक् तेन शक्ताद्वेतोर्बहिः स्थितिः ॥५॥

आविर्भावस्तिरोभावस्तस्मिन्नेव स्थितिर्मता ।

अयं जनी प्रादुर्भावे नश चादर्शने इति ॥ ६ ॥

धात्वर्थदर्शनादर्थः पुष्टस्तेनाऽत्र कार्यता ।

कारणत्वं च सुघटं तत्प्रकारोऽधुनोच्यते ॥ ७ ॥

तथाहि—'परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते' इति श्रुते 'र्मयूराश्चित्रिता येन शुकाश्च हरितीकृताः । हंसाश्च श्वेतगरुतः स

मे विष्णुः प्रसीदत्विति वाक्याच्च पूर्वोक्ता अपि शक्तयो भगवत् एव । भगवतैव च विभज्य प्रजायेयेतीच्छ्या तत्र तत्र रूपे स्थापिताः ।

किञ्च आविर्भावतिरोभावावपि भगवतः शक्ती । ‘आविर्भावति-रोभावौ शक्ती वै मुरवैरिण’ इतिवाक्यात् । आविर्भावतिरोभा-वशब्दौ च करणव्युत्पन्नौ, भावव्युत्पन्नौ च । तत्राऽऽद्ये पक्षे-आविः प्रकटं भावयति, उपादानान्तःस्थं कार्यं वहिः प्रकटं करोति या निमित्तगता उपादानगता च शक्तिः सा आविर्भावशब्दवाच्या । एवं तिरः अप्रकटं भावयति बहिष्ठं कार्यं उपादानान्तः स्थापयति या शक्तिर्नाशकगता सा तिरोभावशब्दवाच्या । द्वितीयपक्षे-आवि-र्भवनमाविर्भावस्तिरोभवनं तिरोभावः । तच्चाऽस्मिन् सृष्टिकाला-त्मके स्थूलोपाधौ तदवयवात्मकतत्कालोपाधिनिमित्तके तस्य तस्य तथा तथा तत्तदुपलभ्मो भवत्विति तदा तत्र तस्य तथा तन्मा भवत्वितीच्छाविषयत्वमिति फलति । तदपि त्रिविधम् ।

अनित्ये जननं नित्ये परिच्छन्ने समागमः ।

नित्यापरिच्छन्नतनौ प्राकृत्यं चेति सा त्रिधा ॥ १ ॥

‘अनित्ये’ उत्पत्तिनाशरूपम् । तदुपपादितम् । न चोत्पन्ने वहिर्भूत-प्रतीत्यभावः शङ्क्यः । अङ्गरादौ तथा प्रत्ययात् । न्यायसामान्येनान्यत्राऽपि शक्यवचनत्वाच्च । नित्ये परिच्छन्ने जीवादौ गमाऽगम-रूपम् । नित्याऽपरिच्छन्ने भगवति प्राकृत्यरूपम् । तेषां सर्वेषां स्वरूपभेदेऽप्यनया दिशा आविर्भावतिरोभावपदाभ्यां संग्रहः । एवं च यन्निष्टाऽविर्भावशक्तिरूपाद्वाद्यस्याऽविर्भवनरूपधर्मसिद्धिस्तस्य

१ ‘अनित्येजनन’मित्यादि विद्वन्मण्डनकारिकाविवरणसमये उपपादितमित्यर्थः ।

तत्कारणमित्युच्यते । यन्निष्ठतिरोभावशक्तिरूपधर्माद्यस्य तिरोभवन-  
रूपधर्मसिद्धिस्तस्य तन्नाशकमित्युच्यते । एतेनैव कार्यं नाश्यं च  
व्याख्यातम् । तथैवोक्तरीतिकान्तर्भाववहिर्भावाख्यनाशोत्पत्तिशालित्व-  
मेवाऽनित्यत्वमित्यपि । अनेनैव न्यायेनाऽविर्भावतिरोभावयोर्निं-  
त्यत्वं सदातनत्वं भगवद्रूपत्वं चावसेयम् । इच्छायाश्च नियामक-  
त्वान्न तयोरुत्पत्त्याद्यर्थं कारणान्तरादेरपेक्षा । कालस्यापि तन्नियत-  
त्वाद्यथायोग्यमेव विशेषणत्वमिति । यत्परिस्पन्दाऽवच्छन्ने काल-  
उत्पत्तिर्नाशश्च तस्य परिस्पन्दः । तिरोभावे तद्विशिष्टयोरुत्पत्ति-  
नाशयोरपि तिरोभावादुत्पन्ने नष्टे च घटे नोत्पद्यते नश्यतीति  
प्रयोगोत्पत्तिः । एवं ब्रह्मवादे वृद्धिरपि कृशत्वतिरोभावसहित-  
स्थूलत्वप्रादुर्भावः । अपक्षयस्तद्विपरीतः । विपरिणामोऽपि पूर्वरूपर-  
सादितिरोभावसहकृतो रूपरसान्तरादिप्रादुर्भाव एव । सत्ता तु नैस-  
र्गिक्येवेति । ब्रह्मोपादानकसृष्टिस्त्ववस्था । मुख्याया लीलासृष्टेसु  
नित्यत्वेनाऽभिन्नत्वात्प्राकृताऽप्राकृताभ्यां लीलासम्पत्तिः । तृतीयस्या  
ब्रह्मविवर्तभूतायाः प्राकृतत्वेन विकारित्वात्प्रथमसमयसंसर्गी भाव-  
विकार उत्पत्तिः । चरमसमयसंसर्गी भावविकारो नाशः । अस्त्या-  
दयोऽपि तथा । तादृश्येव तत्रेच्छेति । चतुर्थ्यां तु ख्यातिरूपाः  
सर्वा इति न काचिदनुपपत्तिः ।

इति श्रीवल्लभाचार्यवाणीसूचितया दृशा ।

आविर्भावतिरोभावप्रपञ्चोऽयं विचारितः ॥ १ ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यचरणपरागप्रभावाऽधिगतसर्वसिद्धेः

पीताम्बरसुतस्य पुरुषोत्तमस्य कृतावाविर्भावतिरो-

भाववादः सम्पूर्णः ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः

~~~~~

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्गालायां

गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमकृतः

प्रतिबिम्बवादः ।

~~~~~

ज्योतिस्तमालनीलं करुणाशीलं शुदा स्तौमि ।

हरति तमोनिकुरम्बं यत्प्रतिबिम्बं स्वकीयानाम् ॥ १ ॥

नन्वेतदयुक्तम् । प्रतिबिम्बपदार्थस्यैवाऽभावात् । दर्पणादिसन्नि-  
धानदोषप्रतिहतपरावृत्तनायनकिरणस्य स्वमुखदर्शनमात्रेण दर्पणादौ  
प्रतिबिम्बाऽभिमानात् । न च प्राञ्जुखादेः प्रत्यञ्जुखादेः प्रत्यञ्जु-  
खत्वादिदर्शनान्नैवमिति वाच्यम् । दर्पणोपाधिसन्निधानदोषजन्यस्ये-  
द्वशज्ञानस्य अमत्वात् । न च बिम्बभेदानुभवान्नैवमिति वाच्यम् ।  
तस्यापि अमत्वात् । दर्पणे मन्मुखं भातीति स्वमुखाऽभेदप्रत्यभिज्ञा-  
नेन तद्वाधात् । न च दर्पणे मन्मुखं नास्तीति ज्ञानादभेदज्ञानं  
अम इति वाच्यम् । दर्पणे मुखसंसर्गमात्रवाधेऽपि ताहग्ज्ञानसंभ-  
वात् । न च दर्पणाद्युपाधिभिर्नयनकिरणप्रतिहतस्य तत्परावृत्तेश्च  
कल्पने गौरवमिति वाच्यम् । अतिरिक्तप्रतिबिम्बकल्पनाऽपेक्षयाऽस्य  
धर्मकल्पनस्य लघुत्वात् । न च दृष्टान्ताभावः । लतावदुपपत्तेः (?) ।  
नचोपाधिप्रतिहतनयनकिरणानां परावृत्तप्रतिबिम्बग्राहकत्वनियमक-  
पुष्टि० १३

रूपने प्रमाणाऽभाव इति वाच्यम् । प्रतिबिम्बवादिनापि न यन्नरश्मि-  
परावृत्तिमन्तरेण दर्पणे स्वमुखप्रत्यभिज्ञायाः समर्थयितुमशक्यत्वात् ।  
पूर्वमनुभवाऽभावात् । न च नासादिदेशावच्छिन्नपूर्वानुभवादेव सं-  
स्कारोपपत्तिः । तावतापि न यन्नगोलकादिविषयकसंस्कारानुपपत्तेः ।  
तटविटपिसमारूढाहृष्टचरपुरुषप्रतिविम्बभ्रमस्थले पूर्वानुभवस्याऽशक्यो-  
पादानत्वाच्च । एवं चोपाधिप्रतिहतनयनरश्मीनां परावृत्तप्रतिविम्बग्रा-  
हकत्वेऽवश्यवक्तव्ये फलबलादूर्धर्पणादिप्रतिहतानामेव परावृत्तप्रति-  
विम्बग्राहकत्वं न शिलादिप्रतिहतानाम् । अनतिस्वच्छताम्रा-  
दिप्रतिहतानां च मलिनोपाधिसंवन्धदोषान्मुखसंस्थानविशेषा-  
ऽग्राहकत्वम् । साक्षात्सूर्यप्रैप्सूनामिवोपाधिसंवन्धात्परावृत्तानां तेज-  
साल्पप्रतिघातः । प्रतिहतपरावृत्या सूर्यावलोकने च साक्षात्दव-  
लोकनइव नाशक्तिर्जलाद्युपाधिसंनिकर्षे केषांचिदवहतिः केषांचि-  
च्चाप्रतिहत्या जलाधातस्य सिकतादिग्राहकत्वमिति कल्पनीयम् ।  
कार्यलिङ्गकानुमानसिद्धत्वाच्च न प्रमाणाभाव इति सर्वथातिरिक्त-  
प्रतिविम्बकल्पनं न साधीय इति ।

अत्र केचित् चैत्रमुखाद्वेदेन तत्सदृशत्वेन पार्श्वस्थितैः स्पष्टं  
निरीक्ष्यमाणे दर्पणे तत्प्रतिविम्बस्ततो भिन्न एव । स्वरूपतश्च मिथ्यैव ।  
शुक्तिरजतवत् । न च दर्पणे स्वमुखप्रत्यभिज्ञाविरोधः । स्पष्टमेदद्वि-  
त्वप्रत्यज्ञुखत्वादिज्ञानविरोधेन प्रत्यभिज्ञायाः सजातीयविषयत्वात् ।  
दर्पणे मम मुखमिति व्यपदेशादिभेदज्ञानस्याप्यर्थक्रियाकारित्वात्स्व-  
च्छायमुखे स्वमुखव्यपदेशवद्वैष्णवत्वात् । न च भेदज्ञानविरोधाद्वे-  
दव्यपदेशस्यैव गौणत्वं शङ्कनीयम् । बालानां जिहासोपादित्सापर्य-  
न्तस्य पुरुषान्तरप्रतिविम्बविषयकभ्रमस्याऽपलपितुमशक्यत्वात् ।

न चार्थक्रियाकारित्वं न व्यपदेशमुख्यत्वनियामकं प्रेक्षावतामपि स्वमुखविशेषपरिज्ञानाय दर्पणाद्युपाधिदर्शनादभेदज्ञानस्याऽप्यर्थक्रियाकारित्वादिति वाच्यम् । भेदेपि प्रतिविम्बस्य विम्बसमानाकारत्वानियमपरिज्ञानादेवोपपत्तेः । यत्तु दर्पणे मुखं नास्तीत्यत्र संसर्गमात्रस्यैव बाधो न संसर्गिण इत्युक्तम् । तदसङ्गतम् । नेदं रजतमित्यत्रापि राजततादात्म्यमात्रस्यैव बाधापत्तेः । न च त्रेदमंशे रजतस्य तादात्म्येनाऽध्यस्तत्वानेदं रजतमित्यत्र तादात्म्येन रजतस्यैव बाधो न तादात्म्यमात्रस्य । इह तु मुखस्य सिद्धत्वादर्पणे तत्संसर्गमात्रस्यैवाऽध्यासात्तन्मात्रस्यैव बाध इति वाच्यम् । इहापि दर्पणसंसर्गितया मुखाध्यासस्य शक्यवचनत्वानेदं मुखमित्यपि तत्संसर्गितया मुखवाधस्यापि तु ल्यत्वात् । न च धर्म्यध्यासकल्पनागौरवदोषादसाम्प्रतत्वं संभाव्यम् । रजताभासकल्पनागौरववदस्यापि प्रामाणिकत्वात् । यश्च स्वनेत्रगोलकप्रतिविम्बस्थले विम्बापारोक्ष्योपायकल्पनाऽन्धरः । सोपि गुरुर्दृष्टविरोधोऽप्रामाणिकश्च । जलादिसंसर्गे केषांचित्प्रतिहतिः केषांचित्प्रतिहतिः हेतोरनिर्वाच्यत्वात् । जलसम्बन्धेनापि प्रतिहन्यमानानामतिमृदूनां सकलनयनरश्मिप्रतिधातिकिरणसमूहजयपुरः-सरं तन्मध्यगतस्यैव मण्डलदर्शनसामर्थ्यस्याऽपि दुर्वचत्वाच्च । जलसम्बन्धेनाऽपि प्रतिहन्यमानानां शिलासम्बन्धेनाप्रतिधाते प्रतिहत्यचापरावृत्तेः । परावृत्य च पृष्ठस्यासंसर्गे । संसृज्य च तदसाक्षात्कारेपि हेतोस्तथात्वाच्च । न च दोषवशात्तदुपपत्तिः । दोषेणापि विशेषांशग्रहणमात्रप्रतिबन्धने संनिकृष्टधर्मिग्रहाप्रतिबन्धात् । शुक्तिरजतादौ तथा निश्चयात् । अन्यथा तत्रापि प्रतीत्यभावस्यैवाऽपातात् ।

किञ्च अवनतमौलिना सलिलं पश्यतः सलिलप्रतिहतनयनर-

इमीनां मुद्धमुतहम्य (?) साक्षादिव सूर्यविम्बग्राहकत्वात् । तिर्यगतवलोकविलोकयतो ऋजुचक्षुषा दर्पणालोकने तत्प्रतिहतरश्मीनां चक्षुविक्षेपमन्तरेणापि पार्श्वस्थमुखग्राहकत्वं, तच्च वदनसाक्षीकरणाभावेऽप्युपाधिप्रतिहतानां प्रष्टाभाव्यवहित(?)ग्राहकत्वमपि दुर्वारम् । उपाधिप्रतिहतनयनरश्मीनां प्रतिकूलतया निवृत्तिनियमं विहाय यत्रैव विम्बं तत्रैव गमनोपागमात् ।

तथा मलिनदर्पणे गौरस्यापि श्यामतया भानाद्विद्यमानस्यापि विम्बगतगौररूपस्य वा चाक्षुषज्ञानानुपयोगितया पीतशङ्खभ्रमन्यायेनारोप्यरूपनैषिध्येनैव विम्बमुखस्य चाक्षुषत्वनिर्वाह इति नीरूपस्यापि श्यामलैश्यद्येन चाक्षुषप्रतिविम्बभ्रमविषयत्वं दुर्वारम् । स्तो नीरूपस्यापि नभसोऽध्यस्तनैत्यैश्यद्येन चाक्षुषत्वसंप्रतिपत्तेः । तस्मात्स्वरूपतः प्रतिमुखाध्यास एव श्रेयानित्याहुः ।

अत्रोच्यते—

तत्त्वं तु प्रतिविम्बोऽस्ति शब्दात्प्रत्ययतस्तथा ।

विलक्षणत्वाद्विनोयमन्येभ्यो मायिकत्वतः ॥ १ ॥

सकिन्नरान्किपुरुषान्प्रत्यात्मेनासृजत् प्रभुः । मानयन्नात्मनात्मानमात्माभासं विलोकयन् । तै तु तज्जगृहू रूपं त्यक्तं यत्परमेष्टिना । मिथुनीभूय गायन्तस्तमेवोपसि कर्मभिरिति तृतीयस्कन्धे सृष्टिप्रकरणे प्रत्यात्मेन सृष्टिरुक्ता । प्रत्यात्मशब्दश्च प्रतेर्वीप्सायां सादृश्ये वा वर्तमानत्वे निष्पन्नः । वीप्सा चात्रात्माभासावलोकनादेव । आभासश्चात्र प्रतिविम्ब एव । अङ्गुल्यादिसम्पर्केण चन्द्राद्याभासवदात्माभासावलोकनस्याऽशक्यवचनत्वात् । तथा सति मुखाद्य-

भानात् सादृश्यार्थकत्वेषि पदार्थान्तरमन्तरेण तस्याऽशक्यवचनत्वाच्च ।  
 अतः प्रत्यात्मपदेन प्रतिबिम्बसिद्धिः । उत्तरार्थे आत्माभासावलोककथ-  
 नाच्च । अनतिरेक आभासपदवैयर्थ्यापत्तेः । आत्मानमवलोकयन्नि-  
 त्यापत्तेश्च । अग्रिमश्लोके रूपत्वागकथनात्मयुक्तमिथुनीभावस्य  
 व्याख्यानाच्च । एवं 'यथा जलस्थ आभासः स्थलस्थेनावगृह्यते ।  
 स्वाभासैन तथा सूर्यो जलस्थेन दिवि स्थितमित्यादावपि स्थल-  
 स्थत्वजलस्थत्वादिकथनात् । स्वाभासपदाच्च । 'प्रतिमुखस्य यथा  
 मुखश्री'रित्यादौ भेदनिर्देशाच्च । छायादानविधानाच्च । तस्मादति-  
 रिक्त एव विम्बात्प्रतिविम्बः ।

प्रतीतितस्तु तत्सिद्धिः परैरेवोपपादिता ।

सापि न्याय्या युक्तिमत्त्वान्नाधिकोऽतस्तदुद्यमः ॥ १ ॥

किञ्च्चाऽऽदर्शविशेषेषि चातुर्येण विनिर्मिते ।

प्रत्यक्षं स्वमुखं भाति तत्रोक्तोपयिकं तथा ॥ २ ॥

यतोऽस्त्रेभ्यः प्रतिहताः परावृत्य दृगंशवः ।

संसृष्टाः स्वमुखेनैकमीक्षैरन्नवदूनिते ॥ ३ ॥

न च नेत्रगोलकानुभवाद्यनुपपत्तिः । आवरणशक्त्या तमस इव  
 विक्षेपशक्त्या तादृगोलकादियुक्तमुखस्य मूलशक्त्या मायया तत्रो-  
 त्पादनात्मकीयत्वाभिमानसूष्णीषकुण्डलकेशादीनां स्वानुभूतानां सा-  
 हचर्यदर्शनादेवोपपत्तिः । किञ्चेतरेतरसंमुखयोर्मुकुरयोरन्तरं मुकु-  
 राऽनवस्था । सर्वान्तःस्थे च मुकुरे मुखादेः प्रतिबिम्बो दृश्यते । तत्र  
 प्रतिहतिपरावृत्योर्मुखप्रतीतेश्चातिदुर्धटत्वाद्वर्णद्वयातिरिक्तस्य प्रति-  
 धातकस्याऽभावात् । एकतः प्रतिहत्य परावृत्य पुनरन्यतः प्रतिहत्य  
 परावर्तनेऽपि तयोः पुनः पुनः प्रतिधातकत्वस्य दुर्वचत्वेन तदाद-

शद्वयातिरिक्तस्य प्रतिधातकस्य चाभावेन दर्पणद्वयातिरिक्तानां  
 दर्पणानां तदन्तस्थमुखस्य यद्दर्शनं तस्य प्रतिविम्बमन्तरेण सर्वथैव  
 दुरुपपादत्वात् । किंचाऽदर्शोपरि केशादिस्थापने मुखं तावता  
 विभक्तं दृश्यते । परावृत्तौ तत्सर्वथैवाऽनुपपन्नम् । मुखे व्यवधा-  
 नाऽभावेन परावृत्तानामविभक्तग्रहस्याऽनिचायात् । न च केशादि-  
 प्रतिहतरश्मीनामग्राहकत्वानुपपत्तिरिति वाच्यम् । तथा सति  
 हस्तादिना मुद्रितैकनयनस्याद्वमुखदर्शनप्रसङ्गात् । कतिपयरश्मीना-  
 मग्राहकत्वस्याऽपि तौत्यात् । तावतामेव पूर्णग्राहकत्वकल्पने  
 चाद्वस्य मुखस्य दर्पणसाम्मुख्ये पूर्णमुखदर्शनप्रसङ्गात् । शलाका-  
 व्यवहिते स्थाल्युदके खण्डितमुखाऽवलोकनोत्तरं शलाकायास्तदुद-  
 कान्तःस्तलभागे प्रवेशने मुखमखण्डितमवलोकयते । शलाकाचाऽन्तः  
 सिकतादिवत् । तेनान्तर्जलमध्यदेशे प्रतिविम्बोद्धव इति निश्चा-  
 यते । परावृत्यग्रहणे तु तन्न स्यात् । किं वहुना पराद्धिण स्वप्रति-  
 विम्बदर्शनात्साक्षण्यपि तथैवेति निश्चयात् । प्रतिविम्बोत्तरमेव  
 सर्वस्य चक्षुर्गोचरीभाव इत्यपि सुधीभिरवधेयम् । नचाऽप्रतिविम्ब-  
 स्याऽङ्गीकारे तद्वानस्याऽध्यासत्वाऽनुपपत्तिः । तस्य अमपर्यायत्वात् ।  
 लक्षणस्य त्वव्याप्तिग्रस्तत्वेनोपेक्षणीयत्वात् । न च लक्षणाऽभावे प्रति-  
 विम्बज्ञानस्य प्रमात्वापत्तिः । मायिकेतरविषयाऽजन्यत्वे संशयेऽति-  
 व्याप्तिवारणाय पूर्वं सति मायिकविषयजन्यज्ञानत्वस्य अमत्वात् । न  
 च तमःस्थस्य वहिष्ठादर्शे प्रतिविम्बाऽदर्शनाद्वहिष्ठपुरुषस्य तमःस्था-

१ अस्य ग्रन्थस्यैकमेव पुस्तकं मुम्बईस्थ गो. श्रीद्वारकेशमहाराजानामुपल-  
 धम् । ततश्च प्रतिपुस्तकाभावादशुद्धिवाहुत्यात्स्वबुद्ध्या शोधनाच्च भूयानशुद्धो  
 भाग उर्वरितः ।

दर्शे प्रतिविम्बदर्शनात्परावृत्तिरपि युक्तिसहेति वाच्यम् । तेजोऽभावे मायया तमोजननात्तेन विम्बाऽवरणे प्रतिविम्बाऽनुद्भवादर्शनाभाव-सिद्धौ आलोकवति विम्बस्यान्तरालिकतमसानावरणान्त उद्भवेऽज्ञानस्य विक्षेपानुकूलत्वात् । तमसोऽपि तदनुकूलत्वेन दर्शनस्य च सिद्धौ परावृत्तिर्युक्तेर्वाधितत्वात् । अतः प्रतीतितोप्युचितैव प्रतिविम्ब-सिद्धिः । न चादर्शादिप्रतिहतसूर्यरश्मीनां परावृत्तिदर्शनाच्चक्षुरि-न्द्रियस्याऽपि तैजसत्वेन तद्रश्मिपरावृत्तिरप्युचितैवेति वाच्यम् । इन्द्रियमात्रस्य राजसाहंकारकार्यत्वेन चक्षुषोऽतैजसत्वात् । तैजस-त्वपक्षेऽपि प्रौढत्वाऽभावेन परावृत्यभावात् । अन्यथा तैजसत्रसरे-णवादिरश्मेरपि परावृत्तिकल्पनाप्रसङ्गात् । पूर्वोक्तदूषणापत्तेश्वेति दिक् ।

केचित्तु दर्पणादिषु प्रतिविम्बं मुखच्छायाविशेषरूपत्वात्सत्यमे-वेत्याहुः । तत्र । ‘छायाप्रत्याह्याऽभासा असन्तोऽप्यर्थका-रिणः’ इत्येकादशस्कन्धे तस्याऽसत्यत्वकथनात् । न च वृते प्रतिविम्बमवलोक्य दाने च्छायादानव्यपदेशात्प्रतिविम्बोपि छा-यैवेतिशङ्क्यम् । कान्तिमादाय तथा व्यपदेशात् । अन्यथा पूर्वो-क्तवाक्यस्य भेदनिर्देशविरोधात् । न चात्राङ्गुल्यादिसंपर्कजाऽभासो विवक्षित इति वाच्यम् । अर्थकारित्वलिङ्गविरोधात् । तेन कस्याप्यर्थस्याऽभावात् ।

इतरेतु प्रतिविम्बस्य छायारूपत्वमयुक्तम् । शरीरावयवैः कियदेशवर्तिन्यालोके निरुद्धे तत्र देशे छायात्मकस्य तमस एव छायात्वात्तस्य च नीलरूपत्वेन मौक्तिकमाणिक्यादिप्रतिविम्बस्य सितलोहितरूप[वसुमोरूप]छायात्वस्याऽयुक्तत्वात् । तमोरूपछायारहि-तस्य तपनादिप्रतिविम्बस्य तादृक्छायात्वाऽयोगच्चेत्याहुः । तदप्य-

सङ्गतम् । छायापदस्य कान्तावपि रूढत्वात् । तां विहाय तमो-  
 रूपच्छायात्वस्य चक्षुष्मता वक्तुमशक्यत्वेन तस्मैरूपत्वमादाय दूष-  
 णस्याऽप्ययुक्तत्वात् । सत्यत्वदूषणं तु युक्तम् । इषीकाद्यमा-  
 त्रस्थूले निविडावयवं आदर्शादावेतावत्स्थूलस्थमुखादेनिम्नोन्नतस्य  
 स्थातुमशक्यत्वात् । यदा यत्रैकेन प्रतिविम्बो दृश्यते तदैव  
 तदेशावच्छेदेनान्यैर्न दृश्यत इतोपि सत्यत्वस्याऽशक्यवचनत्वाच्च ।  
 द्रव्यत्वोऽद्वन्नमपि छायायाः कान्तरूपत्वादेव निरस्तम् । आरम्भ-  
 कपरिणामिनस्तदुत्पत्तिनाशादेरपि निर्वक्तुमशक्यत्वाच्च । न च  
 'सकिन्नरानि'तिस्मृतौ प्रतिविम्बेन स्मृष्टिकथनात्तस्य सत्यत्वं श-  
 क्ल्यम् । प्रतिविम्बस्य व्यापारताया एव तत्र विवक्षितत्वात् ।  
 स्वस्योपादानत्वात् । प्रकरणेन तथा निश्चयात् । तार्त्यायाश्च  
 हेतावप्यनुशासनाच्च । तेन रूपात्मकत्वं गुणसमुदायरूपत्वं च  
 तथा । आदर्शादौ तावृप्राभावाद्वत्यांतरं (?) केवलानां रूपादीनाम-  
 शक्यवचनत्वाच्च । तस्मान्मायिक एव सः । सर्वविलक्षणत्वाच्च ।  
 तथाहि—स्वाधारस्वभावानुविधायित्वे सति सन्मुखस्थितार्थाऽनुवि-  
 धायित्वेन प्रतीतियोग्यो हि प्रतिविम्बः । न हीदशत्वमन्यस्मिन्नस्ति ।  
 सत्यन्तरूपतायाः स्फटिकादौ, द्वितीयदलोक्तरूपतायाश्च छायादौ  
 सत्वेऽपि समुदितरूपत्वस्य काऽप्यभावात् । न च स्वपदमनर्थकम् ।  
 यत्किञ्चिदाधेयनिरूपिताऽधारतायाः सन्मुखस्थितार्थेऽपि सत्वेन  
 तत्स्वभावानुविधायित्वस्य च छायायां सत्वेन पुनस्तत्राऽतिव्याप्तेः ।  
 नचाऽस्तमाश्रयः । प्रतिविम्बस्य प्रत्यक्षतो गृह्णमाणत्वात् । नाप्याधा-  
 रपदं तथा । असम्भवात् । स्वस्वभावानुविधानाङ्गीकारस्याऽनुभववि-  
 रुद्धत्वात् । स्वस्वभावमनुविदधातीति प्रयोगाऽदर्शनात् । ग्रहिल-

तयाऽङ्गीकरेऽपि छायायामतिव्याप्तेस्तादवस्थ्यात् । न चाधारत्वनियामकसम्बन्धे विवक्षिते पूर्वदलस्य नातिव्यापकत्वमिति शङ्क्यम् । तदाऽपि तन्त्वादिष्वतिव्याप्तेः । आदर्शादौ प्रतिविम्बाधारत्वस्य विशेष्यतासम्बन्धनियतत्वात् । प्रतिविम्बे ताहशाधारस्वभावानुविधायित्ववत्पटे तन्त्वन्तरादिप्रतीतेः । पटादावपि तन्त्वाद्याकारत्वस्य तथात्वेन तत्स्वभावस्य प्रावरकत्वादिरूपस्य तन्त्वादिभिरनुविधानेन तेष्वतिव्याप्तेः । नाऽपि योग्यपदं तथा । अप्रतीतप्रतिविम्बेऽव्याप्तेः । अतः सर्वं सुषुप्तु । केचिच्चु तदधीनत्वे सति तत्सहशत्वं प्रतिविम्बत्वमित्याहुः । तन्न । छायायामतिव्याप्तेः । न च तदधीनप्रतीतिक्त्वे सति तथात्वे विवक्षिते न दोष इति वाच्यम् । आभासेऽतिव्याप्तेः । तस्मात्पूर्वोक्तमेव लक्षणम् । अतः पदार्थान्तरमेव प्रतिविम्बः । मायिकत्वं चास्य 'यथाभासो यथा तमः' इति द्वितीयस्कन्धीयभगवद्वाक्यादेव सिद्धम् । तस्मान्न कोपि चोद्यावसरः ।

इति विठ्लेशकृपया तत्त्वदीपप्रकाशनम् ।

प्रतिविम्बं निश्चितवांस्तदासः पुरुषोक्तमः ॥ ४ ॥

इति श्रीमद्भूमनन्दनचरणैकतानश्रीपीतास्वरतजुजपुरुषोक्तम-  
कृतोऽष्टमः प्रतिविम्बवादः ।

॥ श्रीः ॥

॥ श्रीगोपीजनवलभाय नमः ॥

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्मालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पीतास्वरविरचितो  
भक्तिरसत्ववादः ।

श्रीमद्भूमनन्दनचरणरजः पुञ्जकृपयाऽऽसः ।  
भक्तिरसस्य स्थायी स्तेहो मन्मानसे जयति ॥ १ ॥  
नन्वपूर्वमिदं कुत उच्यते । कथम् ।  
अश्रुतत्वादसिद्धत्वादनुभूतेरभावतः ।  
अन्तर्भावाचाऽतिरिक्तो रसो भक्तिर्न कुत्रचित् ॥ २ ॥

तथाहि—न हि वेदपुराणकाव्येषु क्वचन भक्तिरसः श्रूयते ।  
किञ्च । ‘विभावादिभिरभिव्यज्यमानः स्थायीभावो रस’ इति  
रसशास्त्रे प्रसिद्धम् । भक्तिस्त्वाराध्यत्वेन ज्ञानं वा निदिध्यासनरू-  
पमुपासनं वा श्रवणादिनवकं वा तत्र तत्र स्थितम् । तत्राऽद्ययोः  
स्थायीभावो न कचित्सिद्धः । ज्ञानस्य त्रिक्षणावस्थायित्वात् ।  
नान्त्येः । अनेकेषामेकस्य स्थायिनो विरुद्धत्वात् । कीर्तनवन्दना-  
दीनां वागादिधर्मत्वेन भावत्वाऽभावेन रसत्वस्याऽशक्यवचनत्वाच्च ।  
नापि स्तेहो भक्तिः । तस्येच्छाविशेषरूपत्वेन तत्र भक्तित्वस्याऽप्र-

१ श्रवणादिनवकपक्षः ।

सिद्धेः । न चातिरिक्त एव स्तेह इति वाच्यम् । इष्यमाण एव स्तिग्ध इति प्रयोगदर्शनेन तत्र तथात्वनिश्चयात् । अतो न स्तेहाऽतिशयो भक्तिरसः । नाप्यनुभूयते रसिकैः । न च परमप्रियायामनुभूयत एव स्तेह इति वाच्यम् । तस्य स्त्रीपुम्प्रतियोगित्वेन नायिकानायकाऽलम्बनकत्वेन शृङ्गार एवाऽन्तर्भावात् । पित्रादिस्तेहस्य तु तदभावेन तद्वक्त्रे रसत्वस्याऽशक्यवचनत्वाच्च । नापि भगवद्वक्त्रेस्तथात्वम् । उक्तबाधकस्य तत्रापि तौत्यात् । पुंसामपि तस्या दर्शनाच्च । ‘गोप्यः कामाद्यात्कंसो द्वेषाच्चैद्यादयो नृपाः । संबन्धाद्वृण्यः स्तेहाद्यूयं भक्त्या वयं चिभो’ इति सप्तमस्कन्धीये नारदवाक्ये स्तेहभक्त्योर्भिन्नतया निर्देशाच्च । अतः कंसादिभयस्य भयानकस्थायिनीव गोपिकादिकामस्य शृङ्गारस्थायिनि रत्याख्येऽन्तर्भावात् । तदितरस्या रतेस्तु ‘रतिर्देवादिविषया भाव इत्यभिधीयते’ इत्यभियुक्तोक्ते भावेऽन्तर्भावाद्वरतादिप्रणीते नात्यशास्त्रे शृङ्गारादीनाम-द्वानां निरूपणादभियुक्तैः शान्तस्यापि नवमस्याङ्गीकाराद्वादशरसवादिनो भोजस्यापि मते भक्तेरगणितत्वात्तावन्त एव रसा न त्वतिरिक्तो भक्तिरसोऽपीति प्राप्ते—अभिधीयते ।

श्रुतत्वाल्लोकसिद्धत्वादनुभूतेश्च भेदतः ।

तेभ्योऽतिरिक्तो मन्तव्यः साङ्गो भक्तिरसो बुधैः ॥१॥

तथाहि—भक्तिस्तावद्वोपालतापनीये श्रूयते । भक्तिरस्य भजनं तदिहामुत्र फलभोगनैराश्येनास्मिन्मनःकल्पन’मिति । तन्मनः-कल्पनं किंस्वरूपमिति जिज्ञासायां नारदपञ्चरात्रे तन्निष्कृष्यते । ‘माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृढः सर्वतोऽधिकः । स्तेहो भक्तिरिति

प्रोक्तस्तया मुक्तिर्न चान्यथे'ति । शाण्डिल्यसूत्रेऽपि । 'अथातो भक्तिजिज्ञासे'ति प्रतिज्ञाय 'सा परानुरक्तिरीश्वर' इति तस्यां लक्षणं क्रियते । अनुरक्तिश्वरेह एव । स्तिर्ग्निं एवानुरक्त इति प्रयोगदर्शनात् । स्तेहश्च नेच्छाविशेषः । विशेषस्य निर्वक्तुमशक्यत्वात् ।

न च सुखविषयिणी सा स्तेह इति युक्तम् । स्वर्गकामनायामपि तथात्वप्रसङ्गात् । पुत्रादिविषयकस्तेहस्येच्छारूपत्वाऽभावेन तस्य स्तेहत्वाऽभावप्रसङ्गाच्च । ननूक्तमिष्यमाणविषयिणी सा स्तेह इति । तत्र । स्वर्गस्य शत्रुहननादेश्चेष्यमाणत्वात् । तद्विषयकेच्छायां स्तेहादिपदप्रयोगस्य काप्यदर्शनात् । स्तिर्णामि प्रीणाम्यनुरज्यामि नेच्छामीति विरुद्धानुव्यवसायाच्च । अत एव नाराध्यत्वेन ज्ञानं ज्ञानान्तरं वा सः । अत एव न यत्तोऽपि सः । अनुकूलबुद्धिवेद्यत्वाच्च न द्वेषादिरपि । सविषयकत्वात् लौकिकसुखरूपोऽपि । प्रत्यक्षत्वाच्चादृष्टरूपोऽपि न ।

अतो मनोधर्मान्तरमेव स इति निश्चयः । सोऽपि न क्षणिकः कालान्तरे तत्कार्यस्य दर्शनात्तद्विषयकसंस्कारे मानाभावाच्च स्थान्येव । अत एव काव्यादावप्युच्यते—'आविर्भावदिने न येन गणितो हेतुस्तनीयानपि क्षीयेताऽपि न चाऽपराधविधिना नत्या न यद्वर्धते । पीयूषप्रतिवादिनस्त्रिजगतीदुःखद्रुहः साम्प्रतं प्रेम्णस्तस्य गुरोः क्रिमद्य करवै वाङ्मुष्टतालाघव'मित्यादौ ।

एवं स्थायित्वे तस्य सिद्धे मातुः पुत्रदर्शनादौ तदभिव्यक्तिरुत्कर्षश्च भवतीति रसत्वमपि तस्य सुघटमेव । अत एव तत्सरणादौ दुर्घस्तावो यथासम्भवं व्यभिचारिणश्च तत्र प्रसिद्धा एव । अत-

एव श्रीमदुद्धवागमन उक्तं 'यशोदाऽकण्ये नामानि कृष्ण-  
स्याऽचरितानि च । शृण्वन्त्यश्रूणि चास्त्राक्षीत्स्वेहस्तुतपयोध-  
रे'ति । एवमेव पितृभ्रातृमित्रादिष्वपि द्रष्टव्यम् । अत एव श्रीन-  
न्दादीनां तादृशानि तत्र तत्र वचांसि । शौनकस्य च । 'तदश्मसारं  
हृदयं वतेदं यद्गृह्यमाणैर्हरिनामधेयैः । न विक्रियेताथ यदा  
विकारो नेत्रे जलं गात्ररुहेषु हर्ष' इति । भक्ते रसत्वं कण्ठतोऽप्यु-  
क्तम् । 'निगमकल्पतरोर्गलितं फलं शुकमुखादमृतद्रवसंयुतम् ।  
पिवत भागवतं रसमालयं मुहुरहो रसिका भुवि भावुका'  
इति । अतो भागवते रसो भक्तिरस एव । 'अस्यां वै श्रूयमाणायां  
कृष्णे परमपूरुषे । भक्तिरुत्पद्यते षुँसः शोकमोहतमोप-  
हे' इति भक्त्यर्थमेव भागवतसंहिताग्रणयनकथनात्तत्र प्रतिपाद्यमानस्य  
भागवतरसस्य भक्तिरुपताया एव सिद्धेरिति । अत एव शृङ्गारा-  
द्विन्नतयानुभूयत एव रसिकैः । यत्तु शृङ्गारस्यैव द्वावप्यवस्थाभेदौ  
संयोगो विप्रलभ्येति सर्वेऽस्यते । तत्त्वविचारितरमणीयम् ।  
मात्रादिष्वप्यनिषिद्धसंयोगसुखविप्रलभ्योरुपलब्धेः । अतः स्वेहस्यैव  
तौ भेदौ ।

वस्तुतस्तु रतिरपि स्वेहविशेष एव । एवं सति शृङ्गारस्यैव  
रसत्वं न केवलं स्वेहस्येत्यत्र विनिगमकाऽभावात्तदुभयोः पार्थक्येन  
रसत्वं स्वीकार्यम् । तथा च नायिकाया नायकस्य, तस्मिंस्तस्याश्च  
या रतिः सा शृङ्गारः । मात्रादीनां पुत्रादौ तेषां च तेषु या रतिः  
स केवलस्वेहरस इति सिद्धम् । भगवद्विषयकाया निरुपाधिकाया  
द्विविधाया अपि रतेरलौकिकत्वेन मुख्यरसरूपत्वम् । 'रसो वै स'  
इति श्रुतेर्भगवतो रसरूपत्वात् । लौकिकस्य तूपाधिजन्यत्वात्तदाऽऽ-

भासत्वमिति ज्ञेयम् । तेन भक्तिरसस्य तेभ्योऽतिरिक्तत्वं निष्प्रत्यू-  
हम् । श्रवणादिनवके तु तज्जनकत्वात्तत्र योगो भाक्तः । अतो न  
शङ्कालेश इति दिक् ।

इति श्रीमल्लीलार्णवचरणकाश्मीरजरजो-  
नुरागारक्तश्रीव्रजपतिरातिप्राप्निखिलः ।  
पयोदःश्रीहारिद्वितिहरित्तडितुल्यवसना-  
भिधावान्स्तेहस्य स्वभजनरसत्वं व्यरचयत् ॥ १ ॥

इति श्रीमद्यदुपतितनयश्रीपीतास्वरविरचितो भक्ति-  
रसत्ववादः सम्पूर्णः ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीगोपीजनवलभाय नमः ।

~~~~~

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाच्चालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोक्तमविरचितो  
भक्त्युत्कर्षवादः ।

~~~~~

मुक्तैरप्यभिलषितामतिशयिताऽनुग्रहात्प्राप्याम् ।  
आनन्दधर्मभूतां रसरूपां नौमि हरिभक्तिम् ॥ १ ॥

ननु सर्वमिदमसङ्गतमिव प्रतीमः । तथा हि—‘यदा सर्वे  
प्रलीयन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिताः । अथ मर्त्योऽमृतो  
भवत्यत्र ब्रह्म समश्वुत’ इति यावत्कामप्रलयेऽमृतत्वश्रावणेन  
मुक्तात्मनां तंदभावबोधनात् । सत्यभिलषे मुक्तत्वस्यैवाऽसम्भवात् ।  
किञ्चाऽनुग्रहो नाम प्रसादो वा दया वा? । तत्राऽद्ये ‘तमक्रतुं  
पश्यति वीतशोको धातुः प्रसादान्महिमानमीशमि’ति, ‘मो-  
क्षमिच्छेज्जनार्दनादि’ति श्रुतिस्मृतिभ्यां दर्शनमुक्त्योरैव प्रसा-  
दलभ्यत्वकथनेन प्रसादातिशयस्य तत्रैव पर्यवसानात् । दयाप-  
क्षेऽपि तस्या निरुपधिपरदुःखप्रहाणेच्छारूपत्वाद्यावहुःखनिवृत्तेस्तत्रैव  
सम्भवेन तत्र पर्यवसानौचित्याच्च ।

---

१ तस्याऽभिलषस्याऽभावः । २ दयायाः । ३ दर्शनमुक्तयोः ।

किञ्च भक्तिर्हि खेहरूपत्वेन भवतामभिमता । तस्य च मनोध-  
र्मत्वमेव भावरूपत्वात्सिद्धमिति दूरनिरस्तमानन्दधर्मत्वम् । किञ्चा-  
इनन्दपदेन सुखं वा विवक्षितं, ब्रह्म वा? । उभयथापि  
स्थायिभावात्मकत्वाऽभावाद्रसरूपत्वहानिः । किञ्च ब्रह्मधर्मत्वेन  
नित्यत्वमवश्यं वाच्यम् । तेऽपि न युज्यते । तेऽकादाचित्कत्वस्य  
प्रत्यक्षसिद्धत्वात् । 'पुनश्च भूयाऽग्नवत्यनन्ते रतिः प्रसङ्गश्च  
तदाश्रयेष्विति प्रार्थनावाक्याच्च । श्रुतिपुराणादिषु ब्रह्मधर्म-  
त्वेनाऽनुकृत्वाच्च । अतः कारिकोक्तं सर्वमेवाऽसङ्गतमिति प्राप्ते-  
अभिधीयते ।

निरूपाधिप्रियत्वस्य निर्णीता ब्रह्मधर्मता ।

वाक्यान्वयाधिकरणैऽन्यच्छ्रीभागवते स्थितम् ॥

तथाहि—मैत्रेयीब्राह्मणेऽपि । 'येनाऽहं नाऽमृता स्यां किमहं  
तेन कुर्यामि'त्यादिनोपक्रमेऽसृतत्वार्थं 'मात्मा वारे द्रष्टव्यः  
ओतव्यो मन्तव्यो निदित्यासितव्य' इत्याऽस्त्मदर्शनं, तत्सा-  
धनं, चोपदेष्टुं 'न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भव-  
ती'त्यादिनाऽस्त्मनि निरूपाधिप्रीतिविषयत्वाभ्यासेन तत्तत्र परिचा-  
यितम् । उपसंहारे 'चैतावदरे खल्वमृतत्व'मित्यनेन तेऽद्विषयक-  
ज्ञानस्यैवाऽमृतत्वमुच्यते । तत्र स्वप्रतीत्याऽपत्यादि सर्वप्रेक्षया  
प्रियत्वलिङ्गकः स्वात्मैव भवतीत्युपक्रमोपसंहाराभ्यासैरिदं वाक्यं  
जीवं वोधकम् । यत्पुनरत्राऽस्त्मज्ञानादीनां सर्ववेदनरूपफलसिद्धर्थ-  
मात्मनः सर्वरूपत्वं श्राव्यते । यच्च समुद्रादिवृष्टान्तैः सर्वाधारत्वं,

१ नित्यत्वमपि । २ तस्य सुखस्य तद्रूपलाङ्ककेवा । ३ आत्मविषयक-  
ज्ञानस्य । ४ पूर्वपक्षिणोऽनुवादः ।

या च श्रुत्यन्तरे तस्य ब्रह्मता, तत्सर्वं तस्योत्कर्षार्थम् । जीवा-  
ऽद्वैतस्यापि जंगदुत्पत्तौ सहकारित्वात् । अतो जीव एवाऽत्राभि-  
धीयत इति पूर्वपक्षे, तन्निरासाय वाक्यान्वयादिति हेतुव्यासपा-  
दैव्रह्ममीमांसायामुक्तः ।

तत्राऽयमर्थः । अत्रोपक्रमेऽमृतत्वायाऽत्मदर्शनं तत्साधनानि  
चोपदिश्यन्ते । अमृतत्वं च ब्रह्मज्ञानादेवेति निर्णीतम् । 'तमेव  
विदित्वाऽतिमृत्युमेति नाऽन्यः पन्था विद्यतेऽयनाय' 'तमेवं  
विद्वानमृत इह भवति नाऽन्यः पन्था अयनाय विद्यत' इति  
सावधारण्याऽन्यमार्गनिषेधिकया श्रुत्या । तेनेहाऽपि तैमेवात्मत्वेन  
परामृश्य दर्शनादिवाक्यानामन्वयो वक्तव्यः । अन्यथा तद्विरोधा-  
ऽपत्तेः । एवं चोपसंहारवाक्यमपि युज्यते । उपक्रमश्चाऽसञ्चातवि-  
रोधित्वात्प्रबलः । किञ्चैवं ज्ञानफलादिवाक्यान्यन्वेष्यन्ति । तस्यैव  
सर्वत्वात्सर्वाऽधारत्वाच्च । अन्यथा तु निःप्रयोजनकाऽसदुत्कर्षवो-  
धनान्वान्वीयुः । न च प्रियत्ववाक्यानामनन्वयः शङ्खः । आनन्द  
आनन्दजनक एव च प्रियत्वप्रतीतेस्तदर्थमानन्दरूप आनन्दजनके  
च विचार्यमाण 'आनन्दो ब्रह्मेति व्यजानात्' 'आनन्दाद्येव  
खल्विमानि भूतानि जायन्ते' 'यो वै भूमा तत्सुखं नाऽल्पे  
सुखमस्ति' इत्यादिश्रुतिर्ब्रह्मण आनन्दरूपत्वे भूतशब्दवाच्यानां  
सशरीरजीवानां तत्कार्यत्वे, 'सर्व एवाऽत्मानो व्युच्चरन्ती'ति  
श्रुत्या केवलानामंशत्वे च सिद्धै, यज्जीवस्य परमप्रियत्वं तद्वक्त्वगतमेव,  
ब्रह्मणोऽविषयत्वे तदंशत्वात्सम्बन्धनैकस्याच्च जीवे भासते । जीवस्य

१ पूर्वोक्तश्रुत्यादौ । २ मैत्रेयीब्राह्मणादौ । ३ परमात्मानमेव । ४ मैत्रेयी-  
ब्राह्मणस्थवाक्यानाम् । ५ 'तमेवं विदित्वे'त्यादिवाक्यानि । ६ ज्ञानरूपस्य  
ब्रह्मणः । ७ मैत्रेयीब्राह्मणस्थवाक्यानां जीवपरत्वे । ८ ब्रह्मकार्यत्वे ।

विषयत्वात् । तथा 'एष ह्येवानन्दयाती'ति सावधारणश्रुत्या ब्रह्मण एवाऽनन्दजनकत्वाद्ब्रह्मेवानन्दजनकमिति योऽन्यत्र प्रियत्वाऽध्यासः सोऽपि तत्संबन्धादेवेति प्रियत्ववाक्यानामपि तत्रैवाऽन्वयः ।

एवं चाऽभ्यासोऽपि तस्यैवाऽनुग्रुण इति साक्षात्परम्परया च सर्वेषां वाक्यानां तत्रैवाऽन्वयादिदं ब्रह्मवाक्यमिति सिद्धान्तितं व्यासचरणैः । तेन निरुपधिप्रियत्वस्यानन्दधर्मत्वं तत्र सिद्धम् । प्रियत्वमेव च स्तेहः । 'प्रेमा ना प्रियता हार्दं प्रेम स्तेहोऽथ दोहदम् । मुत्त्रीतिः प्रमदो हर्ष' इति च । स्तेह एव च भगवति भक्तिः । 'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृढः सर्वतोऽधिकः । स्तेहो भक्तिरिति प्रोक्तक्षत्या मुक्तिर्नेचाऽन्यथे'ति पञ्चरात्रात् । अत्र सुदृढ इति ब्रह्मधर्मत्ववोधकम् । सर्वतोऽधिक इति निरुपधित्ववोधकम् ।

तथा 'सा पराऽनुरक्तिरीश्वर' इति शाण्डिल्यसूत्राच्च । अत्राऽपि परपदं निरुपधित्ववोधकम् । नन्वेवं भक्तेब्रह्मधर्मत्वे नित्यत्वा 'त्पुनश्च भूयाद्गवत्यनन्ते रति'रित्यादिप्रार्थनावाक्यानां 'दानव्रततपोहोमजपस्याध्यायसंयमैः । श्रेयोभिर्विधैश्चान्यैः कृष्णो भक्तिर्हि साध्यत' इत्यादीनां सावधानवाक्यानां, 'भक्तिरस्य भजनं तदिहामुत्रफलभोगनैराश्येनाऽस्मिन्मनःकल्पनमि'ति १ भक्तिलक्षणश्रुतेश्च विरोध इति चेत् । मैवम् । तस्याऽनित्यत्वेऽपि 'ज्ञानं परमगुह्यं मे यद्विज्ञानसमन्वितम् । सरहस्यं तदङ्गं च गृहाण गदितं मये'त्यत्रोक्तभगवदत्तज्ञानव्युक्तं भग्नैः स्वैरितरत्र चाऽध्रुवै'रिति भगवदत्तश्वर्यवच्च भगवद्विचारिताऽनुपूर्वा मनसि तत्स-

१ ब्रह्मसम्बन्धादेव । २ ब्रह्मण्येव । ३ ब्रह्मण्येव । ४ 'आत्मा वा रे द्रष्टव्य' इत्यादि मैत्रेयीब्राह्मणवाक्यम् ।

मागमनेन तत्खरूपनित्यत्वस्याऽवाधात् । अत एव प्रार्थनावाक्ये  
पुनःपदमपि संगच्छते । विद्यमानस्यैकस्मिन्सम्बन्धे निवृत्ते कालान्तरे  
तस्य सम्बन्धान्तर एव पुनःपदप्रयोगात् । यथा पुनरागत इति । तेन  
पुनर्भवनप्रार्थनादिवाक्यानां कादाचित्काऽनुभवस्य च न विरोधः ।

यथा च 'स मानसीन आत्मा जनाना'मित्यत्र मनस्याविर्भा-  
वाद्वगवान्मानसीन इति श्राव्यते । तथा भगवत्सम्बन्धैकत्यान्मन-  
स्याविर्भवन्ती भक्तिरपि मनोधर्म इति व्यवहित्यते । यथा वन्हिनैक-  
त्यतारतम्येनोष्णस्पर्शानुभवतारतम्यं तथैव भगवत्तैकत्यतारतम्येन  
भक्त्यनुभवतारतम्यम् । तेन लक्षणश्रुतेरपि न विरोधः । किं च  
'रसो वै स' इति रसत्वेन श्रावितोऽपि भगवान्रसशास्त्रोक्तप्रणाड्या  
हृद्याविर्भूत एव रसतां स्वस्मिन्ननुभावयतीति भूप्रवालेत्यत्र स्थितम् ।  
तथा भक्तिरपि तया प्रणाड्या हृदि स्थायित्वेनाऽविर्भवन्ती ततो  
हेत्वन्तरैरुत्कृष्यमाणत्वेन चाऽनुभूयमाना रसरूपतामपि धत्त इति  
न तद्विरोधः । तदाविर्भावश्चाऽत्यनुग्रहादेव । 'भगवान्भजतां  
मुकुन्दो मुक्तिं ददाति कर्हिचित्स न भक्तियोग'मिति  
वाक्यात् । न चैवं सर्वथा तददानमिति शङ्क्यम् । 'कृषिरुत्कृष्टव-  
चनो णश्च सञ्जक्तिवाचकः । अश्चाऽपि दातृवचनस्तेन कृष्णं  
विदुर्बुधा' इति वाक्ये दानस्याऽप्युक्तत्वात् । अतोऽत्यनुग्रह एव  
ददातीति निश्चयः ।

अनुग्रहश्च न फलदित्सा । न वेच्छान्तरम् । 'यस्यानुग्रहमिच्छा-  
मी'ति भगवद्वाक्य इच्छाविषयत्वेनोल्लेखात् । 'फलदित्सादेस्त-  
थात्वाऽभावा'दिति भक्तिहंसे स्थितम् । दयादिरप्येतस्यैव पर्यायः ।  
'भवन्तावनुगृहीतां याता वोऽनुग्रहादिव'मित्यादिषु दयाप्रार्थनावा-

क्येषु तथा प्रयोगैतन्निश्चयात् । अत एव ‘सालोक्यसार्थिसामीप्यसारूप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः’ ‘मत्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादिचतुष्टयम् । नेच्छन्ति सेवया पूर्णाः कुतोऽन्यत्कालविपुत्तिमिति तादृशां मुक्त्यनङ्गीकारोऽपि सङ्गच्छते । इयं च मुक्तानामप्यभिलिप्तैव । आत्मारामाश्च मुनयो निर्गन्था अप्युरुक्षमे । कुर्वन्त्यहैतुकीं भक्तिमित्थं भूतगुणो हरिः । परिनिष्ठितोऽपि नैर्गुण्य उत्तमश्लोकलीलया । गृहीतचेता राजर्थे आख्यानं तदधीतवानि’-त्यादिप्रथमद्वितीयस्कन्धादिवाक्यैस्तथा निश्चयात् ।

न च ‘यदा सर्वे प्रलीयन्त’ इति श्रुतिविरोधः । इतः पूर्वं कामयमानस्य पुनरागतिमुक्त्वा अथाऽकामयमान इतिवद्यवस्थाकथनं प्रतिज्ञाय ‘योऽकामो निष्काम आसकाम आत्मकामो भवति न तस्मात्प्राणा उक्तामन्त्यत्रैव समवनीयन्त’ ‘ब्रह्मैव सन्त्रह्माप्येती’त्युक्त्वा तत्संग्रहोऽस्मिन्मंत्र उच्यते । तत्र संग्राह्याऽर्थे ब्रह्मणे अकामस्याऽप्यात्मकामत्वश्रावणेन तदर्थसंग्राहकेऽस्मिन्मंत्रेऽपि तदतिरिक्तानां सर्वेषां कामानामेव सर्वपदे विवक्षिततयाऽस्तमकामातिरिक्तकामानामेव लयस्य मुक्त्यधिकारत्वेन विवक्षितत्वात् । भक्तेश्वात्मधर्मत्वेन तत्प्रापकत्वेन च तदभिलाषस्याऽत्मकामाऽनतिरेकात् । अतः कारिकोक्तं सर्वमवदातमिति दिक् ।

श्रीमदाचार्यकृपया श्रीपीताम्बरसूनुना ।

सुवोधिन्युक्त्या रीत्या भक्त्युत्कर्षः समर्थितः ॥ १ ॥

इति श्रीपीताम्बरतनुजगोस्वामिश्रीपुरुषोक्तमविरचितो भक्त्युत्कर्षवादः सम्पूर्णः ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्गालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमकृतः  
खलालपनविध्वंसवादः ।

पादाङ्गुलीयमङ्गीरनासिकाभूषणाङ्गनैः ।  
खलङ्गतं हरिं वीक्ष्य शक्ताः शङ्काकलङ्किताः ॥ १ ॥  
मार्गन्तः शक्तताभ्रान्तिं कृत्वा वल्गान्ति वैष्णवैः ।  
तादृशां जारजातानां मुखध्वंसं विदध्महे ॥ २ ॥  
'सहस्रशीर्षा पुरुष'स्तथैव 'पुरुषो ह वै ।  
नारायण'इति श्रुत्योस्तादृशीष्वितरासु च ॥ ३ ॥  
सिद्धः पुमान्हरिस्तद्वत् पुराणेष्वपि दृश्यते ।  
श्रीभागवतवाराहपाङ्गारुडकादिषु ॥ ४ ॥  
'स एव वासुदेवोऽयं साक्षात्पुरुष उच्यते ।  
स्त्रीप्रायमितरत्सर्वं जगद्वृक्षपुरःसरम् ॥ ५ ॥  
स एव वासुदेवोऽयं पुरुषः प्रोच्यते बुधैः ।  
प्रकृतिस्पर्शराहित्यात्स्वातच्याद्वैभवादपि' ॥ ६ ॥  
इत्युक्तं नारसिंहेऽत्र स्वातच्याद्वारितः शिवः ।  
जगत्कारणतापनः शिवया मुनिपुङ्गवाः ॥ ७ ॥

सा तस्याऽपि भवेच्छक्तिस्तया हीनो निरर्थकः ।  
 यत्सूतसंहितान्तःस्थैः पञ्चत्रिंशद्विरीढैः ॥ ८ ॥  
 वाक्यैः सर्वास्ववस्थासु शक्त्यधीनः स्मृतः शिवः ।  
 ‘अनिच्छतोऽपि यस्य श्रीरङ्गान्न च्यवते क्वचित्’ ॥ ९ ॥  
 ‘अनन्वितं ते भगवन्नि’त्यादौ शक्त्युपेक्षणम् ।  
 ‘हरिहि निर्गुण’इति नैर्गुण्यं च हरेः स्फुटम् ॥ १० ॥  
 तत्साक्षात्पुरुषः कृष्णः परं ब्रह्म च स स्फुटम् ।  
 परं ब्रह्म परं धाम पवित्रं परमं भवान् ।  
 आहुस्त्वासृष्टयः सर्वे देवर्पिनारदस्तथा ।  
 असितो देवलो व्यास’ इति गीतासु दर्शनात् ॥ ११ ॥  
 तापनीयश्रुतिषु च तथात्वप्रतिपादनात् ।  
 तथा ‘स वै नैव रेम’ इति काण्वश्रुतावपि ॥ १२ ॥  
 स्वद्विधाकरणाज्ञायापती स्वयमभूदिति ।  
 उक्तस्तस्य तथाभाव एवं माध्यन्दिनेऽपि च ॥ १३ ॥  
 पुराणे ब्रह्मवैवर्ते खण्डे श्रीकृष्णजन्मनः ।  
 गर्गेण नामकरण इदमेवोपबृंहितम् ॥ १४ ॥  
 ‘वर्धते सा ब्रजे राधा शुक्ले चन्द्रकला यथा ।  
 श्रीकृष्णतेजसोऽर्धेन सा च मूर्तिमती सती ॥ १५ ॥  
 एका मूर्तिद्विधा भूता भेदो वेदे निरूपितः ।  
 इयं स्त्री स पुमान् किं वा सा वा कान्ता पुमानयम् ॥ १६ ॥  
 ‘पिताहमस्य जगतो माता धाते’ति गीतया ।  
 पौराणैर्वचनैश्चान्यैरन्यत्राप्युपबृंहितम् ॥ १७ ॥  
 अतः कृष्णस्तथा तेनालङ्कृतिर्युज्यते द्विधा ।

किञ्च—

सत्कार्यवादिनां कार्यं तत्सर्वं कारणे स्थितम् ॥ १८ ॥

हेतुभिर्बहिरायातं भासते कच्छपाङ्गवत् ।

‘अहं सर्वस्य प्रभव’ इत्युक्तेः कारणं हरिः ॥ १९ ॥

तदन्तःस्थद्वयं तस्मात्द्विदां रुचितो द्विधा ।

भूषणानि दधत्कृष्णस्तेनैवं राजते न च ॥ २० ॥

कृष्णे सर्वस्य सङ्घावात् सर्वं शृङ्गशरादिकम्(?) ।

तत्र धार्यतया शङ्का स्वाध्यायस्येतिसूत्रतः ॥ २१ ॥

उपसंहारनियमाङ्गुकेच्छापूरणादपि ।

अभिसन्धानपूर्वत्वात्कियाया नाऽत्र संशयः ॥ २२ ॥

अतोऽलङ्कृतिरेतावत्येव युक्तेति बुध्यताम् ।

किञ्च—

‘वक्षस्यधिश्रितवधूः’ ‘श्रीर्वधूः साक’ मित्यतः ॥ २३ ॥

श्रीसाहित्यं सदा तस्मादर्धनारीश्वरो यथा ।

द्विविधाभरणैः पूज्यस्तद्वदत्रापि बुध्यताम् ॥ २४ ॥

‘किञ्चार्थकामधर्मेषु कृष्णेन श्रद्धितात्मना’ ।

इत्युक्तं नारदे वीक्ष्य योगमायोदयं गते ॥ २५ ॥

श्रीशुकैस्तत्र मन्तव्यं कामुकानुकृताविदम् ।

कामुका यत्र सज्जन्ते धृत्वा तन्मुद्रिकादिकम् ॥ २६ ॥

तिष्ठन्ति सर्वदा तद्वत्तदासक्तो हरिस्तथा ।

तद्भूषणं धारयति प्रभुत्वान्नैव शङ्कते ॥ २७ ॥

‘अपि चानुकृतेस्तस्य चै’ति सूत्रे विचारितम् ।

सर्वस्यैवानुकारित्वं तथा तद्विषयश्रुतौ ॥ २८ ॥

तेन ये कामुकास्तेपि तत्कृतेरनुकारकाः ।  
 अतो न्यायविचारेऽपि तत्कृतिर्न विरुद्धते ॥ २९ ॥  
 तथा रसविचारेपि शृङ्गारो विष्णुदैवतः ।  
 रसश्च स्थायिभावात्माऽलम्बनद्वयसंस्थितः ॥ ३० ॥  
 'रसो वै स' इति श्रुत्या रसात्माऽप्युच्यते तथा ।  
 अभेदवादः श्रौतानां महतां स मतस्ततः ॥ ३१ ॥  
 तदालम्बनताभावे स्वरूपप्रच्युतो भवन् ।  
 रसत्वादेव हीयेत तस्मादुभयधारणम् ॥ ३२ ॥  
 विद्वद्विर्बोधकं ज्ञेयं रसत्वाऽभेदवादयोः ।  
 आधिदैविकवादोपि द्वैरूप्यादेव युज्यते ॥ ३३ ॥  
 प्राक् सृष्टावितरभावात्तदुक्तं पूर्वमेव हि ।  
 तेनावस्थाविशेषे या नायिकाधीनता स्वतः ॥ ३४ ॥  
 विरुद्धधर्माधारत्वात्सा न स्वातन्त्र्यवाधिका ।  
 पञ्चाध्याययुदितान्तर्धर्मान्तर्वं तत्र बुध्यताम् ॥ ३५ ॥  
 अतः प्रकृत्यसम्बन्धादत्राऽशङ्का न कापि हि ।  
 किञ्च प्रभुः प्रगल्भोऽपि यशोदोत्सङ्गलालितः ॥ ३६ ॥  
 तासां स्तनन्धयो भाति तेनाऽप्येवं सुशोभनम् ।  
 वार्धक्यलङ्घ एकोऽयं वालः कन्येव जीवतु ॥ ३७ ॥  
 इति भावेन करणमपि नाऽत्र विरुद्धते ।  
 अतोऽत्र लोकशास्त्राभ्यां ये विद्वांसो बुभुत्सवः ॥ ३८ ॥  
 ते विदित्वैवमितरान्बोधयन्तः सदुक्तिभिः ।  
 खलानां वक्रविध्वंसं कुर्वन्त्वेतत्पथद्विषाम् ॥ ३९ ॥

नन्वेवं यदि तर्हि श्रीखामिनीस्तोत्रमष्टकम् ।  
 तासां कुतः कृतं श्रीमत्रभुमिर्वद्वलेश्वरैः ॥ ४० ॥  
 अत आचार्यवाक्येषु तदभावात्तदुत्तरम् ।  
 तथात्वं तेन संपत्तेराधिक्यमपि युज्यते ॥ ४१ ॥  
 अलंकृतिर्भगवतस्तत आरभ्य तादृशी ।  
 पूर्वं तु गुज्जामुकुटश्रीगोपीचन्दनैः श्रुता ॥ ४२ ॥  
 अतः पाश्चात्यशाक्तत्वं वारितुं नैव शक्यते ।  
 'इति चेदुच्यते मूढ' सम्पत्तिर्यदि शक्तिः ॥ ४३ ॥  
 तदा न ते भिक्षुकाः स्युः सदा ये तामुपासते ।  
 कदाचित्काचन श्रीः स्यात्तेषां तान्न त्यजेत्पुनः ॥ ४४ ॥  
 पूर्वं दीनास्ततश्चाद्यास्ततश्चात्यन्तदुःखिताः ।  
 शाक्ताः सहस्रशो दृष्टा अधुनाऽपि त्वदादिभिः ॥ ४५ ॥  
 एकविंशतिपर्यायैस्तामुपास्याऽपि यत्ततः ।  
 न लेभे माधवाचार्यो भग्नामपि कपर्दिकाम् ॥ ४६ ॥  
 ततः प्रत्रजितो विद्यारण्यनामाथ पर्यटन् ।  
 तमसि स्खलितो दृष्टा तां सुवर्णशिलां ततः ॥ ४७ ॥  
 कुद्धः शसुं समारेभे शक्तिं सा गोचरा दृशोः ।  
 भूत्वोचे त्वज्जन्ममध्ये सम्पन्नैव हि दित्सिता ॥ ४८ ॥  
 विधेरतोऽधुना दद्मीत्युक्तः कस्याऽप्यदापयत् ।  
 इति प्रसिद्धं तस्मात्सा भाग्यादेव न शक्तिः ॥ ४९ ॥

---

१ सर्वत्र पुस्तकेषु इतः परं खामिन्यष्टकविषयकशङ्कानिरासवाद इति भिन्नं  
 नाम दृश्यते ।

अपत्यं द्रविणं दारा हारा हर्म्यं हया गजाः ।  
 सुखानि स्वर्गमोक्षौ च न दूरे हरिभक्तिः ॥ ५० ॥  
 ईदृशैर्हरिवंशादिवाक्यैर्गोपालमन्त्रतः ।  
 सर्वं वाज्ञितसंसिद्धेस्ततत्रे कथनादपि ॥ ५१ ॥  
 सम्पत्तिः सर्ववाज्ञासिर्भक्त्या तद्वदुपासया ।  
 भवतीति स्थिते शक्या शक्तता नैव शङ्कितुम् ॥ ५२ ॥  
 'यत्कर्मभिर्यत्पसा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् ।  
 योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरपि ॥ ५३ ॥  
 सर्वं मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेऽज्ञसा ।  
 स्वर्गापवर्गं मद्वाम कथश्चिद्यादि वाज्ञति ॥ ५४ ॥  
 न किंचित्साधवो धीरा भक्त्या ह्येकान्तिनो मम ।  
 वाज्ञन्त्यपि मया दत्तं कैवल्यमपुनर्भवम्' ॥ ५५ ॥  
 एवसेकादशो विशेऽध्याये भगवतोदिता ।  
 स्वभक्तिः कल्पतरुवद्भक्ताश्वोक्ता अनिच्छवः ॥ ५६ ॥  
 'अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते ।  
 तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम्' ॥ ५७ ॥  
 'सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज ।  
 अहं त्वां सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः' ॥ ५८ ॥  
 इति गीतासु चाऽतोऽपि तादृशामच्युतात्मनाम् ।  
 भक्तिर्हरिश्च सम्पत्तिं ददाति तेन सा तथा ॥ ५९ ॥  
 किञ्च प्रभवाज्ञयाचार्यैर्गर्हस्थ्यं कृतमित्यपि ।  
 प्रसिद्धं सर्वलोकेषु ततस्तेनैव सा स्फुटा ॥ ६० ॥

अतः पूर्वं तथैवेच्छा पश्चादेवमलंक्रिया ।  
 ततः पूर्वं तथा पश्चादेवं तस्मान्न दुष्यति ॥ ६१ ॥  
 एवं निवृत्ते शक्तत्वे स्तोत्रं च न ततो यतः ।  
 गुरुत्वमेतन्मार्गस्य तास्वेव प्रतिपादितम् ॥ ६२ ॥  
 'कौण्डन्यो गोपिकाः प्रोक्ता गुरवः साधनं च तत्' ।  
 इति संन्यासनिर्णीतौ सुबोधिन्यामपि स्फुटम् ॥ ६३ ॥  
 तच्च मार्गप्रकटनान्न तु तस्योपदेशनात् ।  
 एवमेकादशस्कन्धद्वादशाध्यायवाक्यतः ॥ ६४ ॥  
 ज्ञेयं तत्र यतः सर्वसाधनानां निषेधनम् ।  
 कृत्वा ततश्च सत्सङ्गात्सासिमुक्त्वा तदग्रिमे ॥ ६५ ॥  
 केवलेन हि भावेन सिद्धानां स्वासिमञ्जसा ।  
 उक्त्वा भावस्य परमा काष्ठा तास्वेव दर्शिता ॥ ६६ ॥  
 ततस्तेनैव भावेन प्रपत्तिमुपदिष्टवान् ।  
 अतः प्रणेत्र्यस्ता एव हैरिरेवोपदेशकः ॥ ६७ ॥  
 एवमत्रापि बोच्यं तत्तत्स्वरूपविचारकैः ।  
 अतः परोक्षवादेन स्तोत्रं तत्सीयमित्यपि ॥ ६८ ॥  
 किञ्च—  
 पुराणे ब्रह्मवैवर्ते खण्डे श्रीकृष्णजन्मनः ।  
 रुक्मिण्युपयमे जाते पृष्ठेन श्रीयशोदया ॥ ६९ ॥

१ ये केचिद्ग्रान्ता ब्रजभक्षेषु गुरुत्वमुपदेशेन मत्त्वैतदर्द्धश्लोकं पुष्टाक्षरैर्मुद्र-  
 यित्वा संतुष्टास्तेषां मुखमर्दनं ग्रन्थकारेणवाऽस्मिन् ग्रन्थे कृतमिति विस्फार्य  
 लोचने तैर्द्रष्टव्यम् । २ एवमिति ख-पुस्तके नास्ति । ३ एतेन ग्रन्थस्वारस्येन  
 शुद्धमीर्गं हर्युपदिष्टे स्त्रीगुरुत्वमारोपयन्तो विष्णुस्वामिपरम्परामस्त्रहमानं ना-  
 स्तिका उपमर्दिता वेद्याः ।

'भक्त्यात्मकं च यज्ञानं तुभ्यं राधा प्रदास्यति ।  
 नन्दाय दत्तं यज्ञानं तच्च तुभ्यं प्रदास्यति' ॥ ७० ॥  
 एवमुक्तं भगवता श्रीयशोदां प्रति स्वयम् ।  
 स्वामिन्या उपदेष्टत्वं तदग्रे दृश्यते पि च ॥ ७१ ॥  
 'यस्य देवे पराभक्तिर्था देवे तथा गुरौ ।  
 तस्यैते कथिताद्यर्थाः श्रकाशन्ते महात्मनः' ॥ ७२ ॥  
 श्वेताश्वतरशाखायां मन्त्रोपनिषदि श्रुतिः ।  
 एषा प्रगीयते सर्वैरतः स्तोत्रं ततो मतम् ॥ ७३ ॥

किञ्च—

शक्तिसंसर्गमात्रेण न शक्तत्वमिति स्फुटम् ।  
 पञ्चायतनपूजायां विभूतौ तन्निवेशनात् ॥ ७४ ॥  
 यदि सा देवता मुख्या इतरे च विभूतिषु ।  
 तदा तथात्वं तन्नात्र तस्मादपि न तत्तथा ॥ ७५ ॥  
 अतस्तासां गुरुत्वे वा शक्तित्वे वा न दूषणम् ।  
 मार्गस्येति बुधैर्ज्ञेयं श्रीमदाचार्यसंश्रितैः ॥ ७६ ॥  
 नन्वेवं चेत्सरस्वत्याः स्थापनं किंनिबन्धनम् ।  
 तेनाऽन्याश्रयदोषश्च कथं नेत्यपि कथयताम् ॥ ७७ ॥  
 न च तस्या विभूतित्वात् दोष इति साम्प्रतम् ।  
 गौर्यादावपि तत्तौल्यात्तपूजाप्यापतेतदा ॥ ७८ ॥  
 पातित्रत्यव्रती किञ्च पाञ्च उत्तरखण्डके ।  
 'गोविन्दं परमानन्दं माधवं मधुसूदनम् ॥ ७९ ॥

१ पूर्वपक्षः । अत्रापि पुस्तकेषु सरस्वतीस्थापनविषयकशङ्कानिरासवाद  
 इति भिन्नं नाम दृश्यते ।

हित्वा नाऽन्यं विजानीते पातित्रत्यव्रतः स च' ।  
इत्युक्तलक्षणः सिद्धः स चेदन्यं कथंचन ॥ ८० ॥

भजेद् व्रतात्साद्वीयेत नो चेद्वाक्यं वृथा भवेत् ।  
न चैवं सति यज्ञादेनिवृत्तिरिति शंक्यताम् ॥ ८१ ॥

‘यज्ञो वै विष्णु’रित्येतच्छुल्या तस्याच्युतात्मता ।  
बोधिता तत्र ये देवास्ते चाङ्गत्वेन संसृताः ॥ ८२ ॥

‘अग्निर्मुखं त’इत्यादि श्रीभागवतवाक्यतः ।  
यजिश्च देवपूजायां स्मृतस्तेन तदिज्यया ॥ ८३ ॥

द्वारेण भगवानेव पूज्यतेऽतो न दूषणम् ।  
तत्रान्तः स न वृष्टान्तो वक्तुमन्यत्र शक्यते ॥ ८४ ॥

किञ्च मुख्यतया पूज्या तेन नाऽत्र विभूतिता ।  
अतोऽन्याश्रयदोषस्य दुर्वारत्वात् साधिवदम् ॥ ८५ ॥

सा च रूयतः शक्तिरेव किंच दीपा नवैव हि ।  
तस्या आरातिके पैष्टा नवरात्रेण ते समाः ॥ ८६ ॥

रुद्रयामलसम्प्रोक्तं तस्मिन्काले तदर्चनम् ।

‘मूलेनावाहयेदेवीं श्रवणेन विसर्जयेत्’ ॥ ८७ ॥

इति वाक्यादतस्तस्याः स्थापनं तन्निबन्धनम् ।

किञ्च—

‘सर्वे शक्ता द्विजा जात्या न शैवा न च वैष्णवाः ॥

यस्मादुपासते नित्यं गायत्रीं वेदमातरम्’ ।

गायत्रीकल्प एवं हि विश्वामित्रो द्विजाङ्गगौ ॥ ८९ ॥

गायत्र्युपासया शक्ता ततोऽत्रापि तथैयताम् ।  
 इति चेदुच्यते वाक्यं गायत्रीकल्पसम्भवम् ॥ ९० ॥

गायत्र्युपासने वक्ति शक्तत्वं न तु वै तया ।  
 हरेरूपासने तत्त्वं तदर्थस्तु हरिःखयम् ॥ ९१ ॥

'न भर्गो नापि सविते'ति प्रहस्ते प्रपञ्चितम् ।  
 उपदेशविचारेषि वाक्यमेतद्विचारितम् ॥ ९२ ॥

मया तदेतदुभयं ताभ्यां वोच्यं वुभुत्सुभिः ।  
 अतो न तेन तन्नापि सरखत्याश्च पूजनात् ॥ ९३ ॥

तथाहि सा ब्राह्मणानामाजीव्या निधिभावतः ।  
 'विद्या ह वै ब्राह्मणमाजगामे'त्यत्र तच्छ्रुतेः ॥ ९४ ॥

'आजीव्यैकतरं भावं यस्त्वन्यमुपधावति ।  
 न तस्माद्विन्दते क्षेमं जारान्नार्यसती यथा ॥ ९५ ॥

वर्तेत ब्रह्मणा विप्रो राजन्यो रक्षया भुवः' ।  
 इत्यादिभिर्निंजाऽऽजीव्यपूजा भगवतोदिता ॥ ९६ ॥

किञ्च 'प्रचोदिता येन पुरे'ति शुकवाक्यतः ।  
 'वेदो नारायणः साक्षात्स्वयंभू'रित्यतोऽपि च ॥ ९७ ॥

भगवलक्षणा तस्मादभिन्नेत्यवगम्यते ।  
 एवं सति यथा यागोऽद्रेस्तथेदमपि स्फुटम् ॥ ९८ ॥

तदैवतं तदाज्ञतं तत्कालं तत्प्रियं च तत् ।  
 तत्कर्तृषु तदीयत्वदाद्व्ययैवेति वुच्यताम् ॥ ९९ ॥

किञ्च कात्यायनी यद्वद्गवत्मापिका तथा ।  
 एषाऽपीति न दोषस्य लेशोऽप्यत्रेत्यलं गिरा ॥ १०० ॥  
 इति श्रीवल्लभाचार्यचरणाङ्गप्रसादतः ।  
 शङ्काः शाक्तत्वविषया यास्ताः सर्वा निराकृताः ॥ १०१ ॥  
 इति श्रीवल्लभाचार्यचरणाम्बुजचिन्तया ।  
 खलालपनविध्वंसं कृतवान्पुरुषोत्तमः ॥ १०२ ॥  
 इति श्रीर्पीताम्बरतनुजश्रीपुरुषोत्तमकृतः खलालपन-  
 विध्वंसवादः सम्पूर्णः ॥

---

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।



पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्गालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोक्तमविरचितो  
नामवादः ।



यन्नामानि यथावज्ज्ञातान्येवार्पयन्ति मुख्यफलम् ।  
नत्वन्यथा तमेव श्रीकृष्णं गृणत सर्वदा भक्त्या ॥ १ ॥  
ननु नामयति उच्चारयितुरग्ने स्वाभिधेयं वश्यतया स्थापयतीति  
नामपदस्यार्थो निरुच्यते । इदमेव ‘नामभिर्दामभिः सितमि’ति  
श्रुत्या ‘यथा गावो नसि प्रोतास्तन्त्यां वद्वाश्च दामभिः । वाक्त-  
न्त्यां नामभिर्वद्वा हरन्ति वलिमीशितुरि’ति स्मृत्या च निश्ची-  
यते । एवं सति स्वशक्त्या स्वार्थोपस्थापकत्वं नामत्वमिति सिद्ध्यति ।  
शक्तिश्च नित्यस्य गवादिशब्दस्य नित्येन गोत्वादिरूपेणार्थेन सह  
वाच्यवाचकभावरूपः संबन्धः । पदार्थान्तरमिति मीमांसकाः ।  
तादृशेन व्यक्तिस्वरूपेण तत्प्रवाहेण वा सह तादृशसंबन्ध इति  
वेदान्तिनः । सङ्केतापरनाम्नी अस्मात्पदादयमर्थो बोद्धव्य इत्याका-  
रिकेश्वरेच्छैव विधैयता संबन्धेन शब्दे वर्तमाना जातिविशिष्टार्थ-

---

१ नामफलादिप्रकारवाद इत्यपि पुस्तकान्तरेऽस्य वादस्य नाम वृश्यते ।  
२ पञ्चमस्कंधे त्रयोदशाध्यायस्मृतिवाक्यादिति खपुस्तकेऽधिकः पाठः ।  
३ विषयितेति खपुस्तकम् ।

बोधिकेति नैयायिकाः । इदं च स्वार्थोपस्थापनरूपं कार्यं वर्णात्म-  
 कत्वेन ज्ञातैर्नामभिर्गृहीतशक्तिके पुरुषे श्रवणमात्रेण स्वत एव  
 क्रियते । यौगिकानि तु पाठकपाचकेत्यादीनि नामानि । तेषामव-  
 यवशक्त्या स्वार्थोपस्थापकत्वेन स्वशक्त्या तथात्वाऽभावात् । योग-  
 रूढैस्त्ववयवशक्तिं द्वारीकृत्य सहकृत्य वा स्वशक्त्यैवार्थोपस्थापनं  
 क्रियत इति तान्यपि नामानि । एवं सत्याकृतौ वा विशिष्टे वा  
 प्रवाहे वा व्यक्तौ वा शक्तैर्वर्णसमुदायात्मकत्वेन ज्ञातैर्भगवन्नामभि-  
 रपि गृहीतशक्तिकेषूच्चारयितृषु श्रोतृषु च स्वार्थप्रत्यायनेन स्वफलं  
 संपादनीयमेव । अत एव सहस्रनामस्तोत्रादिषु ‘वेदान्तगो  
 ब्राह्मणः स्यात्क्षत्रियो विजयी भवेत्’ इत्यादीनि फलान्युच्यन्ते ।  
 तत्तदर्थं तैस्तैः पठ्यमानानि स्तोत्राणि फलन्तीति प्रत्यक्षतोऽनुभू-  
 यते च । किं बहुना ‘साङ्केत्यं पारिहास्यं वा स्तोभं हेलनमेव  
 वा । वैकुण्ठनामग्रहणमशेषाघरं विदुरि’ति पुरुषान्तरे सङ्केति-  
 तानामन्येषाच्च नामां फलवत्त्वमुच्यते । तथा ‘म्रियमाणोऽपि  
 यन्नाम गृह्णन्पुत्रोपचारितम् । अजामिलोऽप्यगाद्वाम किमुत  
 श्रद्धया गृणन्नि’ति वाक्ये पुत्रोपचारितस्यापि नारायणनाम्नो यम-  
 पाशनिवर्तकत्वमजामिलोपाख्याने श्रूयते । विष्णुपुराणे यमगीतासु  
 नारसिंहे च तथोच्यत इति यथाकथञ्चनामग्रहणस्यापि फलवत्त्वात्किं  
 यथावज्ज्ञानेन । अथ ‘विदुषः कर्मसिद्धिः स्यात्था नाऽविदुषो  
 भवेत्’ । ‘अज्ञश्चाश्रद्धानश्च संशयात्मा विनश्यतीत्या’दि वाक्ये-  
 ष्वज्ञनिन्दया ज्ञानस्यापि नामोच्चारणाद्यज्ञत्वमिति विभाव्यते ।  
 तदापि भगवत्त्वेनार्थस्वरूपेण वर्णात्मकत्वेन पदस्वरूपेण कादाचि-  
 त्कगुणक्रियाप्रयुक्तयोगाख्यावयवशक्तिं द्वारीकृत्य सहकृत्य वा  
 पुष्टि० १५

समुदायशक्तया तत्तजातिविशिष्टरूपोपस्थापनरूपेण तादृशरूप-  
प्रवाहोपस्थापनरूपेण तादृशव्यक्त्युपस्थापनरूपेण वा कार्येण स्वार्थो-  
पस्थापकत्वरूपे नामस्वरूपे च शास्त्रप्रनाड्या ज्ञाते किञ्चामावशिष्टं  
नामां यथावज्ज्ञाने येनेतरनिषेधपूर्वकं भक्त्या यथावज्ज्ञानं भगवन्ना-  
मन्त्र मुख्यफलसाधकत्वेन प्रतिपाद्य इति चेत्—अत्र ब्रूमः ।

भक्त्यैव तत्त्वतो ज्ञेयो हरिर्भक्त्येति वाक्यतः ।

नामापि तादृशगर्गोक्तिस्तथाज्ञाने हि तत्फलम् ॥ १ ॥

तथाहि । ‘भक्त्या मामभिजानाति यावान्यश्वास्मि त-  
त्त्वतः । ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरमि’ति  
गीतायां भगवता भक्त्या स्वाभिज्ञानमुक्तम् । एकादशे च ‘यावा-  
न्यश्वास्मि यादृश’ इति । अभिज्ञानञ्च शब्दोऽर्थतश्चेत्युभयतो  
ज्ञेयम् । तत्रापि यावानित्यादिपदत्रयेण परिमाणस्वरूपप्रकारा  
उक्ताः । एकादशे च यादृश इत्यनेन प्रकार उक्तः । एवं सति  
यावत्परिमाणो यत्स्वरूपको यत्प्रकारकोऽहं तावत्परिमाणं तत्स्वरूपं  
तत्प्रकारकं मां शब्दमर्थञ्च द्वारीकृत्य भक्त्या जानाति । ततो  
भक्त्या शब्दार्थाभ्यां मां तत्त्वतोऽनारोपितानागन्तुकरूपेण ज्ञात्वा  
तदनन्तरं विशते । यथाधिकारं लीलायां स्वरूपे वा प्रविशति ।  
नित्यलीलान्तःपाती भवति । सायुज्यं वा प्राप्नोतीत्यर्थः संपद्यते ।  
तथा गर्गाचार्येणापि ‘बहूनि सन्ति नामानि रूपाणि च  
सुतस्य ते । गुणकर्मानुरूपाणि तान्यहं वेद नो जना’ इत्य-  
नेन भगवतो बहूनां सतामेव रूपाणां नामां च साधारणजन-  
वेदनाविषयत्वस्ववेदनविषयत्वयोः कथनात्तेषां बहूनां सत्त्वं स्वस-

दृशवेदनविषयत्वं च स्फुटीकृतम् । तत्सद्वशाश्व भक्त्या शब्दार्थ-  
विचारपूर्वकं स्वरूपज्ञातार एव प्रकरणवशादवगन्तव्याः । तत्र  
विचाराकारस्त्वेवं बोध्यः । तथा हि—भगवन्नामां नाकृतौ विशिष्टे  
प्रवाहे वा संबन्धः । आकाशवद्वूपाणमेव नित्यत्वात् । ‘यदेकमव्य-  
क्तमनन्तरूपमि’ति श्रुत्या तथैव सिद्धत्वात् । ब्रह्मणः शब्दैकसम-  
धिगम्यत्वात् । आनन्त्यं चात्र देशकालादिपरिच्छेदरहितत्वमेव । न  
तु लोकवत्प्रवाहरूपत्वेन सह्याशून्यत्वमात्रम् । अनुक्तसिद्धत्वेनानु-  
वादप्रसङ्गात् । ‘सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे’त्यनन्तश्रुतिविरोधापत्तेश्च ।  
नृसिंहहंसादिषु स्वेच्छामात्रेणैव प्राकट्याज्जीवाऽदृष्टजन्यत्वाऽभावेन स-  
दैकरूपत्वात्कालपरिच्छेदत्वरूपवैशिष्ट्याभावेन च तत्प्रवाहस्याऽशक्य-  
वचनत्वाच्च । न च तत्तत्क्षणवैशिष्ट्यस्य प्रतीयमानत्वात्कथं तदभाव  
इति शङ्क्यम् । तत्कृतविशेषाऽभावे वैशिष्ट्यमात्रस्याऽपरिच्छेदकत्वात् ।  
अन्यथा आकाशादिष्वपि तदापत्तेः । तथा ‘सर्वे निमेषा जज्ञिरे  
विद्युतः पुरुषादधि’ । योऽयं कालस्तस्य तेऽव्यक्तबन्धोश्वेष्टामाहु-  
श्वेष्टते येन विश्वम्’ । ‘कालसंज्ञां तदा देवीं विभ्रच्छक्तिमुरुक्रम’  
इत्यादिश्रुतिस्मृतिभिः कालस्य भगवत्परिच्छेदत्वेन न भगवद्वृपेषु  
तत्परिच्छेदत्वम् ।

न च बाल्यपौगण्डकैशोरादिहेतुकपरिमाणभेददर्शनात्तपरि-  
च्छेदत्वं शङ्क्यम् । तादृशदर्शनस्य भगवदिच्छाहेतुकत्वेन वयोहेतु-  
कत्वाऽभावात् । न चात्र मानाभावः । मृत्साभक्षणजृम्भादिलीलासु  
वयःपरिच्छेदस्य ज्योतिश्चकादेः स्वान्तःप्रदर्शनस्यैव मानत्वात् ।  
न चेदं मायया प्रदर्शितमिति वाच्यम् । ‘किं स्वप्न एतदुत देव-  
माया किं वा मरीयो वत बुद्धिमोहः । अथो अमुष्यैव ममा-

भैक्ष्य यः कश्चनौत्पत्तिक आत्मयोगः । अथो यथावन्न वित-  
क्गोचरं चेतोमनःप्राणवचोभिरञ्जसा । यदाश्रयं येन यतः  
प्रतीयते सुदुर्विभाव्यं प्रणतास्मि तत्पदमि'ति पक्षान्तरनिरास-  
पूर्वकं भगवतः सकाशादेव प्रतीतिकथनस्य विरोधापत्तेः । अतो  
भगवद्रूपेषु कालपरिच्छेद्यत्वाभावान्न तेषु प्रवाह इति । 'समो  
मशकेन समो नागेन समः पुष्पिणा सम एतैस्त्रिभिलोकैरि'त्या-  
दिषु हेत्वन्तरमन्तरेणैव ब्रह्मणो नानापरिमाणवत्वमेकस्य श्राव्यते ।  
तेनापि तावत्तावद्रूप इति सिद्ध्यति । एवच्च भक्त्यैव स्फुरति ।  
'यस्य देवे पराभक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्यैते कथिता ह्यर्थाः  
प्रकाशन्ते महात्मन्' इति श्रुतेः । पूर्वोक्तगीतावाक्याच्च । एवं  
शब्दतः । अथार्थतो विचारः । भगवता स्वरूपेनापि रूपेण पूतना-  
मारणशकटभङ्गादिरूपक्रियाकरणात्तादृशसामर्थ्यं सर्वदा भगवति  
यद्यपि वर्तते तथापि तत्तक्त्वार्थं तावता तावता रूपेण यक्रि-  
यते तेन ज्ञायते भगवतस्तत्तद्रूपं तावत्तावत्परिमाणकमिति । न च  
तदानीन्तनभक्तानुरञ्जनाय तावत्परिमाणप्रदर्शनमिति युक्तम् । तथा  
सत्यन्यदाऽन्येषु तावद्रूपं न प्रदर्शयेत् । सर्वेषामेकरूपभावाऽभावात् ।

किञ्च । दर्शनं हि प्रसीदन्ददाति । प्रसादश्च यथावद्वावनेनैव ।  
नत्वन्यथा । 'योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किं  
तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणे'ति दोषश्रवणात् । तस्मा-  
त्त्वमेयं रूपमेव तादृशमिति मन्तव्यम् । इत्यर्थतो यावत्त्वाभिज्ञा-  
नम् । एवं स्वरूपस्यापि 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' 'कृषिर्भूवाचकः  
शब्दो णश्च निर्वृतिवाचकः । तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभि-

धीयत् इति श्रुत्या तदुपबृंहणभूतैः ‘कृष्णस्तु भगवान् स्वयमि’-  
त्यादिवाक्यैः प्रसन्नस्य दर्शनेन च सच्चिदानन्दात्मकत्वेन ‘परास्य  
शक्तिरि’त्यादिश्रुतिभिः स्वरूपसाधनविरुद्धलीलाभिश्च सर्वसाम-  
र्थ्यसंयुतत्वेन च यत्त्वाभिज्ञानम् । एवं प्रकाराणामपि तापनीयादि-  
श्रुतिभिः पूर्वोक्ताभिरन्याभिस्तत्त्वलीलानिरूपकैः पुराणवाक्यैस्तत्त्वली-  
लाविशिष्टरूपदर्शनेन च यादृशत्वाभिज्ञानम् । एवं स्वरूपपरिमा-  
णप्रकारेषु भक्त्या विचारेण ज्ञातेषु योगरूढभगवन्नामां संबन्धोऽपि  
नित्यगुणक्रियाविशिष्टेषु नित्येषु तेषु रूपेषु विचारितो भवति ।  
गुणक्रिययोः कादाचित्कत्वे तु तत्संबन्धेन प्राप्तं नामाऽन्यदा संबन्ध-  
रहितत्वादवाचकमेव भवेत् । योगेन वाचकं सत् पाचकपाठका-  
दिवन्नामत्वादेव हीयेत । छत्रिन्यायतौल्येनौपचारिकत्वं चापद्येत ।  
सहस्रनामादिषु प्रवेशं च न लभेत । एवं रूपाणामपि कालपरिणा-  
मेन प्रतिक्षणमन्योन्यभावेऽन्यस्मिन् संबद्धं सत् घटशब्दः पटमिव  
कालपरिणतं रूपान्तरं न वदेत् । तथा सत्यन्यदासंबन्धरहितत्वा-  
दनर्थकमेव भवेत् । पूर्ववदौपचारिकं वा स्यात् । तथा सति सह-  
स्रनामादिप्रवेशोऽपि न स्यात् । अतो नामकार्यविचारेऽपि प्रका-  
रणां प्रकारिणां च नित्यत्वमेव ।

किञ्च । एतयोर्नामरूपयोर्न वाच्यवाचकभाव एव संबन्धः ।  
किन्त्वाश्रयाश्रयिभावोऽपि । ‘अर्थाश्रयत्वं शब्दस्य दृष्टिलिङ्गत्वमेव  
चै’ति तृतीयस्कन्धे अर्थाश्रयत्वस्य शब्दलक्षणत्वेनोक्तत्वात् । द्वादश-  
स्कन्धे च ‘ततोऽभूत्रिवृदोङ्कार’ इत्योङ्कारं प्रकृत्य ‘यत्तलिङ्गं  
भगवतो ब्रह्मणः परमात्मन्’ इत्योङ्कारस्य भगवलिङ्गशरीरत्वेनो-  
क्ततया तद्विकृतीनां वर्णपदादीनामपि वाच्यस्वरूपाधारताया औचि-

त्याच्च । अतो लौकिके वाधाद्वैदिकस्याधिदैविकस्यैवाऽर्थस्य वेदादिश-  
ठदेष्वेव च तथात्वम् । अत एव नाम्नामपि नित्यत्वम् । न च  
नाम्नां वर्णात्मकत्वेन तेषां चोत्पत्तिनाशप्रतीत्या नश्वरत्वेन कथं नित्य-  
त्वमिति शङ्क्यम् । तद्वर्णप्रत्यभिज्ञया उत्पत्त्यादिप्रतीतेर्वर्णाभिव्यञ्जक-  
वायुविषयत्वेन तदंशे अमत्वात् । न च प्रत्यभिज्ञायाः सजातीय-  
विषयत्वेन तत्रांश एव अमत्वं शङ्क्यम् । त्रिक्षणावस्थायित्वे वीची-  
तरङ्गवदुत्पद्यमानस्याऽन्यान्यतया ज्ञातसंबन्धपुरुषोच्चारितस्यार्थवतः  
शब्दस्य नष्टयाऽनर्थकात्तसन्तानाच्छक्तिग्रहशब्दबोधयोरनुदयप्रस-  
ङ्गात् । न च साहश्यात्तदुभय इति शङ्क्यम् । आशुतरविनाशित्वेन  
साहश्यग्रहस्यैव दौर्लभ्यात् । अतः शक्तिग्रहादिरूपकार्यानुरोधेन  
प्रत्यभिज्ञायास्तन्मात्रविषयत्वं जैसिनीयोक्तरीत्या निश्चेयम् । तथैव  
पदविषयिष्या अपि । अतस्तेषामपि नित्यत्वम् । न च पदानां घो-  
त्तरटत्वादिरूपेण प्रतीतेः पुरुषवुच्चादिजन्यानुपूर्वीकतया न नित्य-  
त्वमिति शङ्क्यम् । सिद्धे नित्यत्वे वज्ञानोत्तरटज्ञानविषयत्वादिरूप-  
तया तदवाधात् । न च तथापि गोवर्द्धनोद्धरणधीरगोवर्द्धनधारी-  
त्यादिपदानुपूर्वीविशेषविशिष्टोच्चारणस्य पुरुषेच्छाधीनतयोच्चारण-  
विषयाणामनित्यत्वं शङ्क्यम् । यथासम्भवं क्रमन्यूनातिरिक्तत्वैस्तत्र  
पदानां भिन्नानामेवेच्छयोच्चारणविषयत्वात् ।

ननु प्रकृतिप्रत्ययविभागानुशासनादनित्यत्वमेवेति चेन्न । तस्य  
व्युत्पत्तिमात्रार्थत्वात् । व्याकरणे व्युत्पत्तिपक्षस्यैव सिद्धान्तत्वेनाऽङ्गी-  
कारात् । अतस्तेषामपि नित्यत्वमप्रतिक्षेप्यमेव । ततश्च पदानामप्य-  
खण्डत्वम् । तेषां केवलवर्णसदृशावयवत्वेन वर्णघटितत्वाऽभावात् ।

तादृशावयवविशिष्टानामेव नित्यत्वात् । अतः 'स एष जीवो  
 विवरप्रसूतिरि' लैकादशस्कन्धोक्तरीत्या शब्दब्रह्मात्मकत्वमेव । एवं  
 सति भक्तया विचारपूर्वकं नामां तदर्थस्य प्रकारादेशं स्वरूपं  
 ज्ञात्वा यदोच्चारणं क्रियते तदा तानि तादृशमर्थं बोधयन्ति फलं  
 ददति । अन्यथा तु तानि निरर्थकान्यर्थमप्रत्यापयन्ति फलदातुर्भ-  
 गवतः संबन्धराहित्यान्न फलन्ति । 'फलमत उपपत्तेरि' ति न्यायेन  
 फलस्य भगवदेकसाध्यत्वात् । लौकिकपुरुषे सङ्केतितानि तु भगव-  
 न्नामान्येव न भवन्ति । अर्थमेदेन पदभेदस्य वाक्याधिकरणे सिद्ध-  
 त्वात् । तेषां डित्थकपित्थादिवत्पुरुषबुद्धिकल्पितत्वाच्च । किन्तु  
 तत्सदृशं पदान्तरम् । अतो घटादिपदवत्स्य पदान्तरत्वादूरापास्ता  
 ततः फलसिद्धिः । न च वर्णनुपूर्वमेदाभावात्पदैक्यमिति  
 शङ्क्यम् । सिद्धे स्वरूपमेद आनुपूर्वमेदस्याऽप्रयोजकत्वात् । अत-  
 स्तत्र प्रत्यभिज्ञायाः सजातीयविषयत्वमेव । तत्तद्वर्णज्ञानोत्तरतत्तद्वर्ण-  
 ज्ञानविषयत्वरूपसाधर्म्यस्य तत्रापि सत्वात् । ननु यथा पितामह-  
 नामसिद्धमेव पौत्रे ध्रियते तथा भगवन्नाम लौकिके पुरुष इत्यख-  
 ण्डस्य पदस्यैव तत्र सङ्केतितत्वेन डित्थादिवत्कल्पितत्वाभावात्कर्थं  
 पदभेद इति चेन्न । लौकिकाऽलौकिकमेदादिति वदामः । न चात्र  
 मानाऽभावः । एकादशे 'स एष जीव' इत्यत्र नादस्यैव मात्रादिरूप-  
 त्वमुक्त्वा तादृशैवरीरूपस्य वेदस्य 'मे व्यक्तिरियं हि वाणी' ति  
 स्वव्यक्तिरूपत्वमुपदिश्य 'एवं गदिरित्य' नेन लौकिकवाण्यां स्वव्य-  
 क्तित्वस्य भगवताऽतिदिष्टतया तयोर्भेदस्य बोधनात् । न ह्युपदेशा-  
 तिदेशयोरुद्देश्यैक्यम् । प्रकृतिविकृतिभावस्य जागरूकत्वात् । न च  
 लोकवेदाधिकरणे लौकिकैविदिकपदवर्णयोर्भेदाऽनङ्गीकारात्मेदं सास्प्र-

तमिति वाच्यम् । जैमिनिनाऽऽकृत्यधिकरणस्यैव प्रणीतत्वेन तद-  
नुक्तस्य वर्णकान्तररूपस्य लोकवेदाधिकरणस्य वार्तिककारकलिपत-  
त्वेनाऽप्रामाणिकत्वात् । न च भगवन्नामां वेदोक्तत्वाभावेन लौकि-  
कत्वं शङ्ख्यम् । पुराणसिद्धत्वात् । 'इतिहासपुराणं वेदानां पञ्चमं  
वैद'मिति श्रुत्या तस्यापि वेदत्वात् । अतो भगवन्नामानि शब्दब्रह्म-  
रूपाणि । लोके सङ्केतितानि तु तद्द्विनानीति निश्चेयम् ।

नन्वस्तु भेदस्तथाप्युच्चारणप्रयत्नतौत्यात्कर्थं लौकिके वाच्ये लौकि-  
कमेव मुखतो निर्गच्छत्यलौकिके चालौकिकमिति विभाग इति  
चेत् । शब्दस्य पश्यन्त्यवस्थायां तत्प्रयोजकबुद्धिभेदादिति ब्रूमः ।  
तत्तदनुसन्धानेन तथोच्चारणादिति । न चैवं सति सङ्केत्यादि-  
वाक्यवैयर्थ्यमिति शङ्ख्यम् । ईदृशं भगवन्नाम यत्सरूपं शब्दान्तर-  
मपि वक्तृणामधं हरतीति नाममाहात्म्यबोधनार्थत्वेनाऽप्रवर्तमान-  
प्रवर्तनार्थत्वेन च तदभावात् । अत एव पुत्रे सङ्केतितस्यापि नारा-  
यणनाम्न उपचारितत्वमुक्तम् । अन्यथा सङ्केतितस्य वाचकत्वेन  
तद्वाच्ये वालेषद्विधस्यापि सादृश्यस्याऽभावेनोपचारितमेव न वदेत् ।  
एवं तु पुत्रेण नामसारूप्यरूप उपचारः संजातोऽस्य नाम्न इति  
पुत्रोपचारितमिति सङ्गच्छते । न च जीवात्मन्यपि चेतनत्वादि-  
रूपब्रह्मसारूप्यस्य साजात्यस्य वा विद्यमानत्वात्तत एव नाम्न उप-  
चारितत्वं शङ्ख्यम् । तथा सति सङ्केतितानां भगवन्नामामवाचक-  
त्वापत्त्या सङ्केत्यपदविरोधापत्तेः । अत उभयसामज्जस्यार्थमेवमेव  
स्वीकार्यमिति निश्चयः । अतोऽपि लौकिकालौकिकयोर्नाम्नोभेद एव  
सिद्ध इति तथोच्चारणोऽजामिलस्यापि न तदानीमेव मुक्तिरित्यपि  
युज्यते । नन्वस्त्वेत्थापि सर्वेषामेवंप्रकारेण भगवत्वरूपनामस्तरूप-

योज्ञानाभावेऽपि यत्सहस्रनामादिपाठफलमनुभूयते तत्कथमिति  
चेत् । उच्यते । न हि तत्पाठादिनापि तदानीमेव फलम् । यथा  
गोविन्देति पाञ्चाल्याः क्रोशनमात्रेण चीरपूरणम् । यथा च गजे-  
न्दस्य तदानीमेवोद्धारः । प्रहादस्य च क्लेशनिवृत्तिः । किन्तु यथा-  
कथच्चित् कालान्तरे । अतस्तत्रापि पुरुषज्ञानतारतम्यमवश्यमनुस-  
न्धेयम् । दृष्टशास्त्रयोरनुरोधात् ।

एवं सति यस्योक्तरीत्या यथावज्ञानं तस्य सङ्कृदुच्चारणेनैव  
फलम् । अर्थस्य शब्दाश्रितत्वेन तदानीमेवाऽनाविर्भूयाविर्भूय वा  
दानात् । यस्य ततः किञ्चिदंशेन न्यूनं तस्य नाम्ना चित्तशुद्धिं  
संपाद्य किञ्चिद्विलम्बेन । यस्य ततोऽपि न्यूनं तस्य नामावर्तनेनाधि-  
दैविकोद्घोषे ततोऽपि विलम्बेन । येषां च न चित्तशुद्धिस्तेषां  
फलाभावो दोषसंबन्धनिवृत्तिश्च । न च कालादिनैव स इति  
वाच्यम् । ‘नैषां वयं न च वयः प्रभवाम दण्ड’ इति यमवाक्ये  
तेषां तत्राऽसामर्थ्यबोधनविरोधात् । अतोऽज्ञानेनैव विलम्बादिरिति  
निश्चयः । एवं सति यथा निकटस्थ उपांशूच्चारणे श्रुत्वाऽऽयाति  
मध्यस्थस्तारोच्चारणे दूरवर्ती त्वतितारोच्चारणेऽसङ्कृदुच्चारणे च तद्वत् ।  
यद्यपि भगवान् व्यापकस्तथापि ‘हृदिस्थोऽप्यतिदूरस्थः कर्मविक्षि-  
प्तचेतसाम्’ । ‘विदूरकाष्टाय मुहुः कुयोगिनामि’त्यादिवाक्यै ‘न  
तं विदाथ य इमा जजानान्यद्युष्माकमन्तरं भवातीति’ श्रुत्या  
चाज्ञानेन व्यवधानाद्गवतो दूरत्वमपि वर्तत इति यथा यथा तन्नि-  
वृत्तिस्तथा तथा नैकत्वमिति । तच्चातिशयितं भवत्यैवेति पूर्वो-  
क्तेऽर्थे न किञ्चिदनुपपन्नम् ।

अथाधिकारितारतम्यादिबोधनार्थं षष्ठस्कन्धसिद्धाऽवस्था प्रद-

इर्यते । तथाहि—तत्राऽऽरम्भे राजा लोकानां नरकगमनाऽभावायो-  
पाये पृष्ठे श्रीशुकैः पूर्वं कर्मरूपं प्रायश्चित्तमुक्तम् । ततो राजा तस्य  
कुञ्जरशौचन्यायेन वैयर्थ्ये बोधिते कर्मरूपप्रायश्चित्तस्याऽविद्वदधि-  
कारकत्वं बोधयित्वा, तत उत्कृष्टं देहात्मभेदाऽलोचनात्मकं विम-  
र्शनं भगवद्भक्तिश्चेति द्वयमुक्तम् । तत्र 'नाश्रत' इत्यादि श्लोकत्र-  
येणाऽऽद्यम् । 'केचिदिदि'त्यादिभिः पञ्चभिर्द्वितीयम् । ततो द्वितीय-  
दाढ्यायाऽजामिलोपाख्यानं शिवभक्तागस्त्योक्तमुक्तवान् । तत्र प्रथमे  
पथ्यभोजनदृष्टान्तपूर्वकं 'एवं नियमकृद्राजन् शनैः क्षेमाय  
कल्पत' इति कथनेनाग्रिमश्लोके तपःप्रभृतीनां तदङ्गानां च कथ-  
नेन तत्समग्राङ्गं धर्मज्ञस्य श्रद्धालोः कर्तुर्वहुकालेन नाशयति ।  
तत्रापि 'वेणुगुल्ममिवानल' इत्यग्निदृष्टान्तेन सावशेषमेव नाशयति ।  
वेणुगुल्मस्य दाहे मूलस्य भूमौ दर्शनाद्विनिवृत्तौ पुनः प्ररोहदर्श-  
नाच्च । द्वितीये तु 'अदं धुन्वन्ति कात्स्येन नीहारमिव भास्कर'  
इति सूर्यदृष्टान्तेन निरवशेषनाशकत्वम् । ततो 'न तथाद्यधवान्ना-  
जन्नि' इति श्लोके कृष्णार्पितप्राण इति कर्तृविशेषणेन परमस्तेहात्मकं  
भक्तिस्वरूपम् । ततोग्रे 'प्रायश्चित्तानि चीर्णानि' इत्यनेन भगवद्वि-  
मुखं न निष्पुनन्तीति भगवद्विमुखा एव चाविद्वांस इति बोधयित्वा  
'सकृन्मनः कृष्णपदारविन्दयोरि'त्यनेन सकृत्कृतायाः स्वल्पायाः  
केवलाया अपि भक्तेन्निःशेषपापनाशकत्वं बोधयितुं यमाद्यदर्शन-  
मुक्तवा तथात्वदाढ्यायाऽजामिलेतिहास उक्तः । तेन श्रवणादिरूप-  
भक्त्या सर्वात्मना पापनाशः कृष्णार्पितप्राणानामेव । तादृशां पाप-

१ प्रभृतीनां तदङ्गानां च कथनेन तत्समग्राङ्गं धर्मज्ञस्य श्रद्धामेव नाशयति  
इति खेऽधिकः पाठः । २ अजामिलोपाख्यानमुपन्यस्तमिति खपाठः ।

सम्भवस्तु स्वधर्मकरणस्योत्कर्षभावनारूपाद्वापात् । एवमेव 'स्वपाद-  
मूलं भजत' इत्यत्रापि बोच्यम् । ये पुनर्भक्तेः सहकारित्वं ज्ञात्वा  
कर्मणि वा ज्ञाने वा पापनाशनाय प्रयतन्ते तादृशां ताभ्यां साव-  
शेषः पापक्षयः । ये पुनः सहकारित्वमपि भक्तेन्न मन्यन्ते तेषु केव-  
लकर्मिणां प्रायश्चित्तं कुञ्जरशौचवदपार्थम् । ये पुनर्स्तादृशाः केव-  
लज्ञानिनो 'येऽन्येऽरविन्दाक्षेत्या' दिषूक्तास्तेषां केवलज्ञानेन साङ्गेन  
शनैः पापनाशेऽप्यपथ्याशनेन रोगस्येव किञ्चिदन्यथाकरणेन पाप-  
मूलस्य सतः पुनः प्ररोहः । तेन भक्तानामेव नामोच्चारणेन श्रव-  
णादिभिश्च निश्चेषपापक्षयः । तत्रापि 'तत्पूरुषनिषेवये' ति द्वारस्य  
सहकारिणो वा कथनात् । येषामजामिलादिसदृशां प्रतिबन्धकबा-  
हुत्यं तेषां सत्सङ्गरूपद्वारादिना निरवशेषपापनाशो नामोच्चारणादि-  
नेति । तेनाऽधुनिकानां भक्तसङ्गे सति यथा यथा विश्वासदार्ढ्यं  
तथा तथा शीघ्रं नामफलम् । नोचेद्विलम्बेनेति । येषां च न विश्वा-  
सस्तेषां तु नेति । तेन साङ्गेत्यादिनापि नामग्रहणं प्रनाड्या दूरवि-  
प्रकर्षेण कथञ्चित् पापनाशकमिति तद्वाक्यमप्येवमुपसंहरणीयमि-  
तिहासबलात् । अतो नेह कोऽपि क्वापि विरोध इति भगवन्नामां  
नामत्वं भक्त्यैव प्रकटीभवतीति सिद्धम् ।

इत्थं सुबोधिनीतो विद्वन्मण्डननिबन्धाभ्याम् ।

विदितो नामफलादेः प्रकार उक्तोऽधिकारी च ॥ १ ॥

इति श्रीमद्भूमनन्दनचरणैकतानश्रीपीताम्बरात्मजश्रीपुरुषोत्त-  
मविरचितो नामफलादिप्रकारवादः समाप्तः ।

॥ श्रीः ॥

श्रीमद्भून्दावनविहारिणे नमः ।

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाच्चालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमविरचितो  
मूर्तिपूजनवादः ।

अथेदं विचार्यते—मूर्तौ भगवत्पूजनं जघन्यमितरसमं श्रेष्ठं वेति । किं तावत्प्राप्तम् ? । जघन्यमेवेति । कुतः । पुराणेषु तथैवौक्तेः । तथा हि । तृतीयस्कन्धे, ‘यो मां सर्वेषु भूतेषु सन्तमात्मानमीश्वरम् । हित्वाचार्च भजते मौद्याद्भस्मन्येव जुहोति स’ इत्यादिवाक्येषु । ‘यस्यात्मबुद्धिः कुणपे त्रिधातुके स्वधीः कलत्रादिषु भौम ईज्यधीः । यस्तीर्थबुद्धिः सलिले न कर्हिंचिज्जनेष्वभिज्ञेषु स एव गोखर’ इति दशमस्थभगवद्वाक्ये च निन्दास्मरणात् । एकादशस्कन्धे च सूर्योऽग्निब्राह्मणा गावो वैष्णवः खं मरुजलम् । भूरात्मा सर्वभूतानि भद्र पूजापदानि मे’ इत्यत्र पूजापदेषु प्रतिमाया अनुक्तेश्च ।

न च ‘अप्स्वग्नौ हृदये सूर्ये स्थण्डिले प्रतिमासु च । शालग्रामे च चक्राङ्के पटे मुद्रासु देवताः । नित्यं सन्ति हिरण्येषु ब्राह्मणेषु च गोषु चेति स्मृत्यर्थसारे वचनादितरसाधारण्यमिति वाच्यम् ।

आचारमाधवे, 'अर्चनं सम्प्रवक्ष्यामि विष्णोरमिततेजसः । यत्कृत्वा मुनयः सर्वे परं निर्गुणमाम्बुयुः । अप्स्वग्रौ हृदये सूर्ये स्थण्डिले प्रतिमासु च । षट्खेतेषु हरेः सम्यगर्चनं मुनिभिः स्मृतम् । अग्नौ क्रियावतां देवो दिवि देवो मनीषिणाम् । प्रतिमास्वल्पबुद्धीनां योगिनां हृदये हरिः । तस्य सर्वगतत्वाच्च स्थण्डिले भावितात्मनामि'त्याग्नेयवचने प्रतिमार्चनस्याल्पबुद्ध्यधिकारोक्तेः । एवं चेत्समत्वस्याप्यशक्यवचनत्वेन श्रैष्ट्यस्य दूरापास्तत्वाज्जघन्यमेव प्रतिमायां पूजनमिति प्राप्ते । उच्यते—

जिज्ञासोरधिकारित्वाज्ज्ञानदोषाप्रसाधनात् ।

त्रेधा हरित्वान्मूर्ते श्रीकृष्णो भक्तयेह सेव्यताम् ॥ १ ॥

गीतायां चतुर्विंधा भजन्ते मामित्यत्रार्तादीनां चतुर्णां भजनेऽधिकारं उक्तः । तेष्वार्तार्थार्थिनौ यावत्फलं भजनं कृत्वा ततस्त्यजत इति जघन्यौ । जिज्ञासुरु पूर्वं ज्ञानार्थं भजन्नपि जाते ज्ञाने पुनरतिशयेन भजतीति ताभ्यामुत्तमः । ज्ञानिनो भजनं त्वत्रैवोक्तमिति नात्र सन्देहः ।

एवं सति जिज्ञासोरल्पबुद्धिताया अदुष्ट्वात्तादृशा एकादशस्कन्धीयोनविंशाध्यायोक्तरीत्याऽस्तमनिवेदिना कृतानां पूजादीनां भक्तिपरमकारणत्वं ज्ञात्वा भक्त्यर्थिना वाऽज्ञेनापि सेवने तद्विशेषस्य प्रतिमापूजनस्य न जघन्यत्वं सम्भवति । प्रत्युताऽन्येषां जघन्याधिकारिणां, फलसाधनत्वात्तरपि सेवने पूजनं श्रैष्टमेव महारोगग्रस्तस्वास्थ्यसम्पादकौषधवत् । न च 'प्रातर्मध्यन्दिने सायं विष्णुपूजां समाचरेत् । यथा सन्ध्या तथा नित्या विष्णुपूजा स्मृता

१. तृतीयान्तं विशेषणमिदम् । २. परकारणमिति ख पुस्तकम् ।

बुधैः । अशक्तौ विस्तरेणैव प्रातः सम्पूज्य केशवम् । मध्याह्ने  
चैव सायं च पुष्पाङ्गलिमपि क्षिपेत् । मध्याह्ने च विस्तरेण  
संक्षेपेणाथवा हरिम् । सम्पूज्य भोजनं कुर्यादन्यथा नरकं  
त्रजेदि'ति कालनिर्णयदीपिकायां नारदीयान्नित्यायास्तस्याः प्रत्य-  
वायप्रागभावपरिपालनमात्रार्थत्वात् फलसाधकत्वमिति दृष्टान्तवैष-  
म्यात् श्रैष्ट्यमिति वाच्यम् । नित्यस्य तावन्मात्रार्थताया अप्रयोज-  
कत्वात्था सति यावज्जीवाधिकारकान्निहोत्रादपि स्वर्गाद्यभावप्रसक्तेः ।  
तद्वोधकस्वर्गकामादिपदवैयर्थ्यप्रसक्तेश्च । किन्तु पूर्वोक्तगीतावा-  
क्येऽधिकारिमुखेन फलसम्बन्धबोधनात् 'श्रुतिस्मृती ममैवाज्ञे  
यस्त उल्लुङ्घ्य वर्तते । आज्ञाच्छेदी मम द्वेषी मद्भक्तोऽपि न  
वैष्णव' इति वचनाद्विवेर्नियोगार्थताया एवौचित्यादतस्तदुक्ताकरणे  
राजदण्डवल्पत्यवायः । करणे तु तद्वदेव फलमिति दृष्टान्तवैषम्या-  
भावात् श्रैष्ट्यहानिः । 'पूजनं प्रतिमायां च उत्तमं परिकीर्ति-  
तमि'ति, कालनिर्णयदीपिकायां प्रातःकालस्थले विष्णुधर्मोत्तरवाक्ये-  
नोत्तमत्वस्य कण्ठोक्तत्वाच्च । न चेदमवैदिकपरमिति वाच्यम् । विनि-  
गमकाभावात् । प्रत्युत स्मृत्यर्थसारे 'अप्स्वग्रौ हृदये सूर्ये स्थण्डले  
प्रतिमासु च । शालिग्रामे च चक्राङ्के पटे मुद्रासु देवताः ।  
नित्यं सन्ति हिरण्ये च ब्राह्मणेषु च गोषु च । पौरुषेण च  
सूक्तेन गायत्र्या प्रणवेन वा । तल्लिङ्गैरेव वा मन्त्रैरचर्चयेद्गुर्वनु-  
ज्ञये'ति वाक्येन वैदिकपरत्वप्राप्तेश्च ।

न च 'न तस्य प्रतिमा अस्ति तस्य नाम महद्यश' इति माध्य-  
न्दिनश्रुतौ ब्रह्मप्रतिमानिषेधात्तपूजनमसाम्प्रतमिति वाच्यम् । श्रुतेः

साम्यनिषेधपरत्वात् । वैशम्पायनसहस्रनामव्याख्यायां शंकराचार्यैस्तथा व्याख्यानात् । 'न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यत' इति श्रुत्यन्तरेऽपि तथा निर्णयाच्च ।

किञ्च पूर्वोक्ताभ्येवाक्ये षट्सु सम्यवपूजनं स्मृतमिति पूजनस्य षट्सूतमत्वमुक्त्वा 'अग्नौ क्रियावतामि'त्यादिना तत्तच्छद्वानुरोधेन पूजार्थं भगवत्स्थितिरित्यत्राध्याहृत्योच्यते ननु स्थितौ वैषम्यबोधनायैवमुक्तिः । तस्य सर्वगतत्वाच्चेति हेत्वन्तरस्य, श्रद्धानुरोधस्य च तेषु तेषु तौल्यात् । अतः कथं जघन्यसम्भावनाऽपि । श्रद्धावैषम्यकृतवैषम्यं तु सर्वत्र समानम् । श्रैष्ट्वं तूपपादितमेवेति जघन्यतावादिन एव जघन्या इति दिक् ।

ननु यद्येवं तर्हेकादशस्कन्धे 'सूर्योऽग्निरि'त्यत्र प्रतिमापि कुतोनोक्तेति चेत् । उच्यते । पूर्वोक्तरग्रन्थमजानन्नेवं वदसि । पूर्वं हि 'भक्तिस्त्वश्युपयुज्येत कीदृशी सद्भिराद्वते'त्युद्धवप्रश्ने भक्तिं वक्ष्यन्मल्लिङ्गमन्दक्तजनदर्शनस्पर्शनार्चनमि'त्यादिना भक्तिसाधनानिवद 'न्गीतताण्डववादित्रगोष्टीभिर्मद्द्वौत्सवः । यात्राबलिविधानं च सर्ववार्षिकपर्वसु । वैदिकी तात्रिकी दीक्षा मदीयत्रतधारणम् । ममार्चास्थापने श्रद्धा स्वतः संहृत्य चोद्यमः । उद्यानोपवनाक्रीडपुरमन्दिरकर्मणि । सम्मार्जनोपलेपाभ्यां सेकमण्डलवर्तनैः । गृहशुश्रूषणं मह्यं दासवद्यदमायया । अमानित्वमदमिभत्वं कृतस्यापरिकीर्तनम् । अपि दीपावलोकं मे नोपयुज्यान्निवेदितम् । यद्यदिष्टतमं लोके यच्चातिप्रियमात्मनः । तत्तन्निवेदयेन्मह्यं तदानन्त्याय कल्पत' इत्यन्तैर्मूर्तिपूजां सपरिकरामुक्त्वा पश्चा 'त्सूर्योऽग्निरि'त्यनेनैकादश पूजास्थानानि, ततो

जघन्यानि, सर्वत्र स्वस्थितिबोधनायाऽमानित्वाय भेददृष्टिवारणाय चाऽवदत् ।

अत एव 'स्त्र्यै तु विद्यया त्रय्या हविषायौ यजेत माम् । आतिथ्येन तु विप्राद्ये गोष्वङ्ग यवसादिना । वैष्णवे बन्धुस-  
त्कृत्या हृदि खे ध्याननिष्ठया । वायौ मुख्यधिया तोये द्रव्यै-  
स्तोयपुरस्कृतैः । स्थण्डले मन्त्रहृदयैर्भोगैरात्मानमात्मनि । क्षेत्रज्ञं  
सर्वभूतेषु समत्वेन यजेत मामि'त्येकं साधनमुक्तवान् । न तु  
पूर्ववन्नानोत्सवादिपूर्वकाणि नानासाधनानि । तेन मूर्तिपूजनमेव  
मुख्यं भक्तिसाधनमभिप्रेतमिति निश्चीयते । ध्यानसौकर्याच्च ।  
'धिष्णयेषु तेषु मद्गूपं शङ्खचक्रगदाम्बुजैः । युक्तं चतुर्भुजं शान्तं  
ध्यायन्नर्चेत्समाहित' इति वाक्ये ध्यानस्याधिकारत्वेन कथना-  
त्तस्यात्र सौकर्यात् । एवमेव सप्तविंशो महापुरुषपूजाध्याये भगवता  
मूर्तिपूजैव महता प्रबन्धेन वैदिकतात्रिकमिश्रभेदैर्त्यरूपि । अतोऽयं  
आन्तानां मूर्तिद्वैष्टृणामेव पर्यनुयोगः ।

नन्वेवं सति तृतीयस्कन्धोक्तनिन्दाया निर्विषयत्वापत्तिरिति  
चेत् । न । पृथग्भावेन कृतायाः पूजाया विषयत्वात् । प्रकरणेन  
तथा निश्चयात् । तथा हि—'भक्तियोगो बहुविधो मार्गेभास्मिनि  
भाव्यते । स्वभावगुणमार्गेण पुंसां भावो विभिद्यत' इत्युपक्रमे  
भक्तिमार्गस्य नानात्वादिकं प्रतिज्ञाया 'अभिसन्धाय यो हिंसा-  
मि'त्यादित्रिभिर्नवविधां सगुणभक्तिं वदता राजसभक्तौ या प्रतिमा-  
पूजा—'अर्चादावर्चयेद्यो मां पृथग्भावः स राजस' इत्यनेनोक्ता,  
सैवा 'हं सर्वेषु भूतेषु भूतात्माऽवस्थितः सदा । तमवज्ञाय मां  
मर्त्यः कुरुते अर्चाविडम्बनमि'ति द्वाभ्यां निन्द्यते । तादृशतत्कर्ता

च 'द्विषन्तः परकायेषु मानिनो भिन्नदर्शिनः । भूतेषु बद्धवै-  
रस्य न मनः शान्तिमृच्छती'ति । 'अहमुच्चावचैर्द्रव्यैः क्रिययो-  
त्पन्नयाऽनघे । नैव तुष्येऽर्चितोऽर्चायां भूतग्रामावमानिन्'  
इत्यनेन निन्द्यते । तादृशार्चाविधायकवाक्यवैयर्थ्यपरिजिहीर्षया-  
'ऽर्चादावर्चयैत्तावदीश्वरं मां स्वकर्मकृत् । यावन्न वेद स्वहृदि-  
सर्वभूतेष्ववस्थितमि'ति तादृश्या एव कालश्च नियम्यते । स्वक-  
र्मकृदिति विशेषणेन धर्मरूपतापि तस्या ज्ञाप्यते । न तु केवलभ-  
क्तिरूपता । तत्कर्तुरेव च 'ऽस्त्मनश्च परस्यापि यः करोत्यन्तरो-  
दरम् । तस्य भिन्नदशो मृत्युं विदधे भयमुल्वणमि'ति भयं  
चोच्यते ।

एवं सत्युपक्रमे पृथग्भावपदादग्रे निन्दायामवज्ञादिपदेभ्यश्च  
सगुणं पृथग्दशा पूजनं यत्क्रियते तदेव सपरिकरं निन्द्यत इति  
सिद्धति । या पुनर्मद्गुणश्रुतेत्याद्युक्तलक्षणकनिर्गुणभक्तिसाधनाय  
'सालोक्यसार्दिसामीप्यसारुप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्ण-  
न्ति विना मत्सेवनं जनाः ।' स एव भक्तियोगार्थ्य आत्य-  
न्तिक उदाहृतः । येनातिव्रज्य त्रिगुणं मङ्गावायोपपद्यते  
इत्यनेनोच्यते, तस्यास्तु 'निषेविता निमित्ते'त्यादिनोच्यमानेषु साध-  
नेषु 'मद्विष्ण्यदर्शनस्पर्शपूजास्तुत्यभिवादनैः । भूतेषु मङ्गाव-  
नया सत्त्वेनासङ्गमेन चेत्यनेन धिष्ण्यपूजादीनां सर्वेषु भगवद्वा-  
वनस्य चोक्तेः पृथग्भावपदानुक्तेः सर्वगुहाशयपदोक्तेश्च नैकादश-  
वैसम्मत्यम् ।

अत एव—'यो मां सर्वेषु भूतेषु' इत्यस्य सुबोधिन्यामाचार्य-

१ सायुज्यैकत्वेति खपाठः ।

चरणैरुक्तं 'भजने प्रमाणाभावमाह मौद्यादिति' । न तु स्वतत्रो भगवन्मार्गो निषिद्धः । स गुणातीत इति वक्ष्यते 'मन्निकेतं तु निर्गुणमि'त्यादिभिः । प्रकरणेन च वाक्यानि सम्बद्धानि तत्प्रकरणस्थमेव गुणदोषं वदन्ति । तत्र पृथग्भावस्तु नोक्तः । द्वादशानुसारेण वा पुरुषोत्तमनारायण ईज्यः । उभयत्रापि भेदगुणयोरभावान्वैतानि दूषणानि सम्बद्धानि भवन्ति । किन्त्वत्रैवैतानि पूर्वोक्तसगुणभक्तिदूषकानी'ति । यद्यपि 'वने तु सात्त्विको वासो ग्रामे राजस उच्यते । तामसं द्यूतसदनं मन्निकेतं तु निर्गुणमि'ति स्थानमेव निर्गुणत्वेनोक्तं तथापि प्रतिमास्थितिमन्तरेण भगवन्निकेतव्यवहाराऽदर्शनात्तत्र मूर्तिस्थितिस्तदर्थमङ्गीकार्या । अन्यथा भगवतः सर्वगतत्वेन सर्वस्यैव भगवन्निकेतत्वात्मनिकेतमिति पृथग्वदेत् ।

एवं सति यत्र भगवन्मूर्त्यधिष्ठितमन्दिरस्यापि निर्गुणत्वं तत्र प्रतिमायास्तपूजनस्य च निर्गुणत्वे कः सन्देहः । अत एवाग्रिमे सेवाविषयकश्रद्धाया अपि निर्गुणत्वमुक्तम् । 'मत्सेवायां तु निर्गुणे'ति । अत एव चैतादशाया मूर्तिपूजायाः फलं भक्तिरुक्ता । 'मामेव नैरपेक्ष्येण भक्तियोगेन विन्दति' । 'भक्तियोगं स लभते एवं यः पूजयेत मामि'ति । अतोऽत्र न चोद्यावकाशः ।

'अर्चायामेव हरये पूजां यः श्रद्धयेहते । न तद्वक्तेषु चान्येषु स भक्तः प्राकृतः स्मृत' इति तु न भक्तिमार्गीयभक्तविषयकम् । एकत्रायं भगवन्तं जानाति पूजाकरणात् । न तु भक्तेष्वपि । नापि पातित्रत्यधर्मा, नापि ज्ञानी । अर्चाहयोर्भेदनिर्देशात् । अन्येषु भावाभावात् । चकारेण भक्ताभक्तयोस्तुत्यताज्ञानवान् । तेन यस्ता-

दृशः स एव प्राकृतत्वेनात्रोच्यत इत्यदोषः । एतेनैव दशमस्कन्धीयमपि व्याख्यातं ज्ञेयम् । देहात्मबुद्धिसत्त्वसाधनादिना भिन्नद्वक्तव्योधनादिति ।

नन्वाधुनिकानामेवं भावाभावात्कृतपूजादीनां निन्द्यत्वं दुर्वारमिति चेत् । न । पित्रादिशिक्षया कृतसन्ध्यावन्दनादेरिवोपदेशानुसारेण तथाकरणे पूजायामपि तदप्रसङ्गात् । अत एव भक्तिमार्गीयत्वमपि । तदुपपादितं भक्तिहंसे प्रभुचरणैः । ‘भक्तिमार्गीयभजनप्रकारेष्वित्यारभ्य ‘नात्र लिख्यत’ इत्यन्तेन ।

किञ्च । सूर्यादिष्वपि ‘ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्ये’त्यादिना ‘विष्ण्येष्वेतेषु मद्रूपमि’त्यादिना च ध्यानस्याऽवश्यकत्वेनोक्तेस्तस्य च मानसीमूर्तिकल्पनमन्तरेणाऽसिद्धेमूर्तिः सर्वेषामेव पूज्येति शैत्यादिषु मूर्तिषु कर्दय एव प्रद्वेषो भवताम् । तथा चोक्तं स्कान्दे उत्तरसंहितायां पाण्डुरङ्गमाहात्म्ये ‘शिलाबुद्धिर्न कार्या च तत्र नारद कर्हिचित् । ज्ञानानन्दात्मको विष्णुर्यत्र तिष्ठत्यचिन्त्यकृत् । तीर्थक्षेत्रे स्थिते विष्णौ शिलाबुद्धिं करोति यः । स याति नरकं घोरं पुनरावृत्तिवर्जितम् । अत्र सामान्यतो मूढा हैतुकाः पापबुद्धयः । प्रतिमेति विकल्पन्ते दृष्टाऽनन्दात्मकं वपुरि’ति । उत्कलखण्डे च पुरुषोक्तममाहात्म्ये ‘अदो यदारु प्लवते सिन्धोः पारे अपूरुषम् । तदा लभस्व दुर्हणो तेन गच्छ परस्तरमि’ति मन्त्रे दारु ब्रह्मपरत्वेन व्यासचरणैरुक्तम् । विद्याऽरण्येन च वेदभाष्ये तथा व्याख्यातमिति मूर्तिद्वेष्टारो भगवद्वेषित्वादन्त्यजा एव । ‘अवैष्णवस्तु यो विप्रः स पाषण्डी प्रकीर्तिः । अन्त्यजो भगवद्वेषी देवि तत्रैव निर्णय’ इति पाञ्चोक्तरखण्डे शिववाक्यात् ।

न चोक्तवाक्यानां तत्तत्क्षेत्रस्थस्वरूपपरत्वादन्यप्रतिमाप्रद्वेषे न दोष इति वाच्यम् । 'ज्ञानानन्दात्मको विष्णुर्यत्र तिष्ठत्यचिन्त्य-कृदि'ति हेतूक्तिसामान्योक्त्योर्विरोधात् । अतो मूर्त्तर्भगवत्त्वं ज्ञात्वा तत्पूजने भक्तया क्रियमाणे न कोऽपि दोषप्रसङ्गः ।

ननु मूर्त्तर्भगवत्त्वे विशेषेण तत्र भगवत्स्थितिः प्रयोजिका । सा चाऽन्नादिसिद्धासु देवादिकृतासु च तास्वरुद्धु । त्रिविक्रमभट्टादिभिरुत्त्र जीर्णोद्धाराऽनज्ञीकारात् । अन्यासु तु 'खण्डिते स्फुटिते दग्धे अष्टे मानविवर्जिते । त्यागहीने पशुस्पृष्टे पतिते दुष्टभूमिषु । अन्यमत्रार्चिते चैव पतितस्पर्शदूषिते । दशस्वेतेषु नो चक्रः सन्निधानं दिवौकस' इति ब्रह्मवाक्ये निमित्तवशादसन्निधानस्याऽप्युक्तत्वात् । त्रिस्थलीसेतौ 'स्त्रीणामनुपनीतानां शूद्राणां च नरेश्वर । स्थापने नाधिकारोऽस्ति विष्णोर्वा शंकरस्य वा । यः शूद्रसंस्कृतं लिङ्गं विष्णुं वा विनमेन्नरः । इहैवात्यन्तदुःखानि पश्यत्यामुष्मिके किमु' इति । ब्रह्मनारदीयस्कान्दवाक्येषु 'यः शूद्रस्थापितं लिङ्गं विष्णुं वा विनमेद्विजः । स याति नरकं घोरं यावदाभूतसम्पूर्वमि'ति वाक्ये । 'यः शूद्रेणार्चितं लिङ्गं विष्णुं वा विनमेन्नरः । न तस्य निष्कृतिर्दृष्टा प्रायश्चित्तायुतैरपि । नमेद्यः शूद्रसंस्पृष्टं लिङ्गं वा हरिमेव वा । स सर्वयातनाभोगी यावदाचन्द्रतारकम् । योषिद्विः पूजितं लिङ्गं विष्णुं वा विनमेन्नरः । स कोटिकुलसंयुक्त आकल्पं रौरवं वसेदि'ति त्रिस्थलीसेतौ नारदवाक्येषु नमनेऽपि दोषसरणात् । तत्रैव 'शूद्रो वाऽनुपनीतो वा स्त्रियो वा पतितोऽपि वा । केशवं वा शिवं वाऽथ

स्पृष्ट्वा नरकमश्चुत् ॥ इति शूद्रादीनां स्पर्शस्यापि पातकसरणात् । सन्निधाने च तदयोगात्तासु न स्थितिरित्यङ्गीकार्यम् ॥ तथा च तावृश्याः पूजने कथं न दोष इति चेत्—

उच्यते । मूर्त्वास्ति त्रेधा भगवत्त्वम् । सर्वस्य भगवद्रूपत्वेन तस्या अपि भगवद्रूपत्वात् । साकारब्रह्मणस्तत्र स्थितत्वात् । मन्त्रादिभिरावाहनेन सन्निधानाधानाच्चेति । तत्र 'खण्डिते स्फुटित' इति वाक्यादसन्निधानस्वरूपं दूषणमायुष्मतोक्तं तत्तु देवान्तरविषयकम् । दिवौकस इति पदाह्वहुवचनाच्च । न तु भगवन्मूर्तिविषयकम् । भगवतः सर्वत्र सन्निहिततयाऽवाहनस्य सन्निधायकत्वाभावेन खण्डितत्वादीनामसन्निधापकत्वाभावस्याऽप्यर्थादेव सिद्धेः । अत एवोक्तं विष्णुधर्मोत्तरे तृतीयकाण्डे आवाहनप्रयोजनाऽध्याये । 'वज्र उवाच । विष्णुः सर्वगतो देवो महाद्योऽपि महत्तरः । सूक्ष्मेभ्यश्चातिसूक्ष्मश्च सर्वव्यापी जगन्मयः । नास्ति किञ्चिज्जगत्यस्मिन्यत्र नास्ति जनार्दनः । सदसच्च महाभाग तेन व्याप्तं महात्मना । आवाहनेन किं कार्यं तस्य सर्वगतस्य तु । मार्कण्डेय उवाच । आवाहनमथाऽन्त्रापि क्रियते यज्जगत्पतेः । नित्यं सन्निहितस्यापि सर्वत्र परमेष्ठिनः । केवलं कारणं तत्र स्वमनस्तुष्टिकारणम् । आवाहितो महादेवस्तत्र सन्निहितोऽपि वै'ति । अत एव 'दशपञ्चाङ्गुला मुख्या मध्यमा द्वादशाङ्गुला । अष्टाङ्गुलाऽधमा ग्रोक्ता न्यूनाधिक्यं न कारयेत् । प्रतिष्ठाविफला तस्य पूजनं निष्फलं भवेत् । मानाङ्गुलिविहीना या प्रतिमा यत्र तिष्ठती'ति गौतमीतन्नवाक्योक्तो मानहीनत्वादिदो-

षोऽपि न । नापि 'हन्त्यर्थहीना कर्तारं मत्रहीना तु ऋत्विजम् । स्त्रियं लक्षणहीना तु न प्रतिष्ठासमो रिषुरि'ति नारदोक्तः प्रतिष्ठादोषः । तदुद्धारार्थं तथाप्राकृत्यात् । प्रतिष्ठाया विश्वासदाव्यार्थत्वाच्च ।

एवं सति ये उपासनामार्गीयास्तत्राप्यज्ञा अदृष्टविश्वासास्तेषां हृदि तथा स्फुरतीति तान्प्रत्येवैषा व्यवस्था विभीषिका वा । न भक्ताज्ञानिनो वा प्रत्यक्षिच्छित्करा । अत एव प्रतिष्ठानमनादिकृतोऽपि न तेषां दोषः । नापि 'खण्डिता स्फुटिता दग्धा यस्मादर्चा भयावहा । तस्मात्समुद्धरेत्तां तु पूर्वोक्तविधिना नर' इति-नारदपञ्चरात्रोक्तो जीर्णोद्धारः । भक्तिमार्गविरुद्धत्वात् । भक्तेः स्तेहरूपत्वात् । स्त्रियधस्य तादृशत्वं उपचारकरणस्यैवौचित्यात् । रागस्य भयप्रतिपक्षत्वाच्च । प्रतिमाया अपि न भयावहत्वम् । दुष्टस्पर्शादौ तु स्वस्त्ययनादिकरणं पञ्चामृतस्नानं महाऽभिषेकादिकं च भक्तयज्ञतया प्राप्तं स्तेहभावेन कार्यम् । श्रीनन्दकृतजातकर्मादिवत् । तावता 'द्रव्यवत्कृतशौचानां देवतार्चानां पुनः प्रतिष्ठापनेन शुद्धिरि'ति विष्णुवाक्यमप्यनुकूलं भवतु नाम । प्रतिमाभज्ञ उपवासोऽपि स्तेहानुसारेणैव कार्यः । 'न राज्ञो विष्णुवेऽश्वीयात्सुरार्चाविष्णुवेतथे'ति विष्णुधर्मवाक्यमपि तेनैवाऽनुकूलं भवतु नाम । विरुद्धवाक्यानि त्वभक्तपराणि ।

यद्यपि तद्रूपादिहेतुद्वयस्य सर्वसाधारणत्वं तथाऽपि शालिग्रामादिपूजामनुकृत्वा भगवता प्रतिमापूजैव यन्महता प्रपञ्चेन निरूपिता तेन तत्र कश्चिद्विशेषोऽस्तीति ज्ञायते । स च ज्ञानिभक्तमेनमुद्ध-

रिष्यामीतीच्छया मृदादेः प्रादुर्भूतत्वरूप एकः । यथा स्तम्भात्महा-  
दार्थम् । जीवक्रिया तु श्रीजगन्नाथस्वरूप इवाऽभिव्यक्त्यर्थं व्यापृ-  
ताऽपीच्छाशरीर एव प्रविशतीत्यकिञ्चित्करा । एनं जीवमेवमाविर्भू-  
योद्धरिष्यामीत्याकारा, ब्रह्मणः साकारव्यापकतया मुखे मुखस्य हस्ते  
हस्तस्यैवं स्थितिरित्यपरः । तेन सर्वेषां कटककुण्डलाद्युपचाराणां  
साक्षाद्विनियोग इति । न चाधेयत्वेन स्थितौ कथं साक्षाद्विनियोग  
इत्याशङ्कनीयम् । भगवतः सर्वान्तरत्वात् । ‘यः पृथिवीमन्तर’  
इत्यादिश्रुतेः । अन्तरयतीत्यन्तरः । अतो यत्रैवं विशेषेतो भगवतो  
भगवत्त्वं तत्पूजातद्वेष्टारो लघुतमा एवेति दिक् ।

नन्वस्त्वेवं तथाऽपि सर्वासु मूर्तिषु विशेषाच्छ्रीकृष्णमूर्तिरेव  
सेव्येति कोऽयं निर्बन्धः । उच्यते । भजनं हि मूलरूप एव  
मुख्यम् । फलनान्तरीयकत्वात् । मूलरूपता च ‘कृष्णस्तु भग-  
वान्स्वयम्’ ‘कृषिर्भूवाचकः शब्द’ इत्यादिवाक्यैस्तत्रैव सिद्धा ।  
इतरत्र त्ववतारादिरूपा । तदुपपादितमाचार्यैः सुबोधिनीभाष्यादिषु-  
‘मूर्तौ च स्थितिरावेशरूपा । वन्हेरयसीव ।’ एवं सति मूर्त्य-  
न्तरैय आवेशः सोऽवतारादिरूपस्य । तच्च भगवदंशभूतमिति  
द्वयन्तरितत्वं मूर्तैः । श्रीकृष्णमूर्तौ तु मूलरूपेणेति साक्षात्त्वमि-  
त्यतोऽयं निर्बन्धः ।

अथ मूर्त्यन्तरैऽपि भक्तिविशेषेण स्वयमेव चेदाविर्भवेत् । भवतु  
नाम । तथाऽपि साधनदशायां तत्तत्प्रतीतिरेव पूर्वं भवतीति  
द्वयन्तरितत्वमवाधम् । एतेनैव पञ्चायतनपक्षोऽप्यपास्तः । ‘यथा

१ इह खपुस्तकेऽशुद्धवहुलोऽन्य एव पाठ उपलभ्यते स च व्यर्थादम्बरभिया  
परिलक्षः । २ विशेषत इति खपुस्तके नास्ति ।

हि स्कन्धशाखानां तरोमूलाऽवसेचनम् । एवमाराधनं विष्णोः सर्वेषामात्मनश्च ही' ल्यष्टमस्कन्धपञ्चमाध्यायवचनेन, 'यथा तरो-मूलनिषेचनेन तृप्यन्ति तत्स्कन्धभुजोपशाखाः । प्राणोपहा-राच्च यथेन्द्रियाणां तथैव सर्वार्हणमच्युतेज्ये' ति चतुर्थसमाप्तौ वचनेन च, तेनैव सर्वसिद्धेरुक्तत्वाच्च । नाऽपि तस्य पक्षस्य वैय-र्थ्यम् । अनन्यभिन्नान्साधारणान्प्रतिकृतार्थत्वादिति ।

ननु प्रतिमायामेवमावेशः सर्वदा, कदाचिद्वा । सोऽपि सर्वा-न्प्रति, कञ्चित्प्रति वा । अविशिष्टो विशिष्टो वेति विचार्यताम् । तत्र कक्षात्रयाद्यपक्षास्तु न भवन्ति । सर्वदा सर्वेषामेकरूपानुभ-वात् । द्वितीया एव तु साधीयांसः । तथा सत्यमपि तस्यावे-शेऽयःस्थापनवत् । अत्र भक्तिरेव तस्य तादृशी निमित्तभूता-वाच्या । सा च रत्याख्यमनोविकाररूपत्वादान्तरा, व्यधिकरणा वेति न वहिरावेशयितुं शक्नोति । तथा सति साधितमपि मूर्तौ भगव-त्वमकिञ्चित्करमिति चेत्—

उच्यते । 'भक्त्या तु तोष भगवान्गजयूथपाय' 'भक्त्यैव तु ष्टि-मभ्येती' ल्यादिवाक्यैर्भक्तेभगवत्तोषहेतुत्वमविवादम् । तोषे चाऽवि-र्भवोऽप्यविवादः । सामानाधिकरण्यात् । स चाऽरणौ वहेरिव सत एवेति न पूर्वोक्तानुपपत्तिगन्धोऽपि । आविर्भावादेव चानुभावा-नुभवो भक्तानाम् । आरम्भदशायां तदभावेऽपि भावनासौकर्य-त्वविवादमेव । सा च गुरुपदेशमन्तरेणानुपपन्ना । स च तद्भ-क्तिमन्तरेण तथा । साऽपि यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा

गुराविति श्रुतेरुत्कैवाऽपेक्षितेति तारतम्येऽपि न किञ्चिदनुप-  
पन्नम् । इदं च सर्वे सपरिकरं निवन्धे सेवाप्रकरणे 'तद्वूर्पं तत्र  
च स्थितमित्यादिना प्रकटीकृतमाचार्यैः । सेवनप्रकारश्च दशम-  
स्कन्धसिद्धो ब्रजस्थानां गृह्णते । 'केवलेन हि भावेनेत्यादिना तेषां  
प्रशंसनात् । 'देशान्पुण्यानाश्रयेत मन्दक्तैः साधुभिः श्रितान् ।  
देवासुरमनुष्येषु मन्दक्ताचरितानि चैत्यनेन भक्ताचरिताश्रय-  
णाऽज्ञापनात् । 'गायन्ननुस्वरन्कर्म जन्म चाभिनयन्मुहुरि'  
त्याज्ञापनाच्च । पञ्चायतनपूजादिकं त्वनन्यताज्ञापनादेव निरस्त-  
मिति न कोऽपि शङ्कालेशः ।

एवं च 'यथा तरोमूलनिषेचनेन तृप्यन्ति तत्स्कन्धभुजोप-  
शाखाः । प्राणोपहाराच्च यथेन्द्रियाणां तथैव सर्वार्हणमच्युते-  
ज्ये'ति चतुर्थस्कन्धसमाप्तिस्थनारदवाक्यम् । सभापर्वदशमस्कन्ध-  
स्थभीष्मसहदेववाक्यं च सङ्गतं भवति । फलं च सेवाफलविवरणे ।  
साधनभक्तीनां स्वरूपं भगवतः प्रेमैकलभ्यत्वादिकं च प्रभुचरणैर्भ-  
क्तिहंसविद्वन्मण्डनादौ प्रपञ्चितमित्युपरम्यते ॥

इति श्रीगोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमविरचितो मूर्तिपूजनवादः समाप्तः ।

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

—८४४—

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्मालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमविरचित  
ऊर्ध्वपुण्ड्रधारणवादः ।

—————

श्रीकृष्णसेवनरसैस्तिरस्कृतरसान्तरान् ।  
तदेकभावनपरानूर्ध्वपुण्ड्रधरान्तुमः ॥ १ ॥

नन्विदमहृदयज्ञमम् । अग्निरित्यादिना भस्म गृहीत्वा विमृज्या-  
ज्ञानि संस्पृशेदिति प्रकारकस्य, ‘व्रतमेतत्पाशुपतं पशुपाशवि-  
मोक्षणाये’त्यथर्वशिरसि श्रावितस्य भस्मोद्भूलनस्य पाशुपतविद्या-  
प्रकरणाऽम्नातत्वेन तदवरुद्धत्वेऽपि यथोपनयनमध्ययनविध्येकवाक्य-  
तापन्नविधिविहितत्वादध्ययनाङ्गं सदधिकारापादकत्वेन सर्वकर्मा-  
र्थमेवं पाशुपतविद्याङ्गमपि भस्मोद्भूलनं चित्तशुद्ध्यापादकत्वेन  
सकलविद्याङ्गमिति भद्रोजिदीक्षितैर्महता प्रपञ्चेन व्यवस्थापितमत-  
स्तदपेक्षयोर्द्ध्वपुण्ड्रधारणस्याधिक्याभावादिति चेत्—मैवम् । तस्य सकल-  
ब्रह्मविद्याङ्गचित्तशुद्ध्यापादकत्वे मानाऽभावात् । न च ‘पापं  
नाशयते कृत्स्नमपि जन्मशतार्जित’मिति जावालश्रुतिरेव मान-  
मिति वाच्यम् । पापनाशमात्रस्यैवाऽत्र श्रावणेन तस्य चित्तशुद्धि-

जनकताया अश्रुतत्वात् । 'अन्तःकरणशुद्धा ये तान्विभूतिः पवित्रयेत् । पावनाः किं प्रकीर्त्यन्ते रासभा भस्मधूसरा' इति काशीखण्डपञ्चत्रिंशाऽध्यायीयस्कन्दवाक्ये चित्तशुद्धुत्तरकालीनपावित्र्यबोधनेनाऽस्य तदुत्तरकालीनपापनाशकत्वाऽनिश्चयाच्च ।

न च काशीखण्डस्य भस्मस्नानविषयत्वान्वैतत्परत्वमिति वाच्यम् । भस्मस्नाने 'अग्नि'रित्यादि पाशुपतमन्त्राणामेव स्मातैः पाठात् । न चैव सति श्रौतकृत्स्नपदे सङ्कोचाऽपत्तिरिति वाच्यम् । निरवकाशस्मृतिबाधाऽपेक्षया सङ्कोचस्याऽल्पदूषणत्वात् । श्रुतौ सन्देह उपबृंहणभूतपुराणस्यैव निर्णयिकत्वेन तन्नैर्बल्यस्याऽप्यशक्यवचनत्वात् । सप्तम्यां कक्षायां स्वयमपि तथाङ्गीकाराच्च । न चायं ब्राह्मस्नानस्तुत्यर्थोऽर्थवाद् इति स्नानेन तस्य चित्तशोधकत्वनिवृत्तिरिति वाच्यम् । वाक्यार्थबाधप्रसङ्गात् । छागादिषु पशुत्वस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वेन 'अन्येत्वपश्व' इत्यत्र गौणीवदत्र पुरुषान्तःकरणनिष्ठस्य पावित्र्यस्याऽप्रत्यक्षत्वेन तद्यूनताया दुर्ज्ञेयतया गौण्या वक्तुमशक्यत्वात् ।

एवं सिद्धेऽस्योपबृंहणत्वे 'अग्नि'रित्यादिमन्त्रविधेयं भस्मोद्भूलनं सकलब्रह्मविद्याङ्गम् । विद्याङ्गत्वे सति सकलब्रह्मविद्यापेक्षितोपकारजनकत्वात् । शमदमादिवदित्यनुमानमपि निरस्तम् । स्वबुद्धिकल्पतन्यायापेक्षयोपबृंहणभूतपुराणस्यैव ज्यायस्त्वात् । ननु बाह्यपापनिवर्तकत्वेनैव सर्वविद्याङ्गत्वं तर्हस्त्विति चेत्-किमेतज्जन्मीयतन्निवर्तकत्वं विवक्षितमुत्तरजन्मान्तरीयतन्निवर्तकत्वम् । नाद्यः । 'मद्यं पीत्वा गुरुदारांश्च गत्वा स्तेयं कृत्वा ब्रह्महत्यां च कृत्वा । भस्मच्छन्नो भस्मशय्यां शयानो रुद्राध्यायी मुच्यते सर्वपापै'रिति शातातपस्मृत्युक्तप्रायश्चित्ते प्रवेशाद्विद्याङ्गत्वहानेः ।

न द्वितीयः । 'द्विषन्तः पापकृत्या'मिति श्रुतेः पापसत्वेऽपि विद्योत्पत्त्या पापनिवृत्तेरप्रयोजकत्वात् ।

ननु जावालश्रुतेरुपनिषत्त्वेन तदुक्तोद्भूलनस्य विद्याङ्गभूत-पापक्षयहेतुत्वे सिद्धे काशीखण्डवाक्यस्य शातातपोक्तप्रायश्चित्ताङ्गभूतोद्भूलनादिपरत्वेनाऽप्युपपत्तेनास्यैतदुपवृंहणत्वमिति चेत्-न । उपनिषत्त्वामात्रस्य विद्याङ्गत्वाऽनिश्चायकत्वात् । अन्यथा बृहदारण्यकीयपञ्चाम्निविद्योक्तायाः गर्भधारणभावादिसाधनक्रियायाः अपि तथात्वाऽपत्तेः । किञ्च । काशीखण्डीयवाक्यस्याऽन्यपरत्वेऽप्युक्तोद्भूलनस्य सकलविद्याङ्गभूतपापक्षयहेतुत्वं न शक्यवचनम् । अथ रात्रावग्निहोत्रभस्ना 'अग्नेर्भस्मासीदं विष्णुस्त्रीणि पदेति मत्त्रैविष्णुगायत्र्या प्रणवेनोद्भूलनं कुर्यादि'ति वासुदेवोपनिषदुक्तगोपीचन्दनधारणाङ्गभूतोद्भूलनविधियैवर्थ्यापत्तेः । न च तत्पापक्षयाऽतिरिक्तफलकमिति वाच्यम् । एतदनन्तरमेव—'एवं विधिनागोपीचन्दनं यो धारयेद्यस्त्वेतदधीते वा स सर्वपातकेभ्यः पूतो भवति । पापवुद्धिस्तस्य न जायत' इति फलश्रुतिविरोधात् । अतोऽत्रैव चित्तशुद्धिलिङ्गदर्शनादस्यैव तथात्वं, न जावालोक्तस्येति जावालोक्तोद्भूलने चित्तशोधकत्वस्य निवृत्तौ सकलब्रह्मविद्यापेक्षितोपकारजनकत्वस्य विशेषणस्याऽभावाद्देतुः स्वरूपासिद्धेः ।

एवं च जावालोक्तोद्भूलनस्य विद्यान्तरेष्वपेक्षाभावे सिद्धेऽपेक्षाया लिङ्गप्रमाणेन्तर्भावमपि महता प्रयासेन साधयित्वाऽपेक्षितत्वेनानुमानस्याऽप्रयोजकत्वनिरासोऽपि काकदन्तविचारमेवानुसरति । अतश्चित्तशुद्धेः सर्वविद्यापेक्षितत्वमिच्छद्धिः स्वोक्तानुमाने स्वरूपाऽसि-

१ विशेष्यस्येति खपुस्तकम् । २ स्वरूपासिद्धेरिति कपुस्तकम् ।

द्विवारणाय 'अग्नि'रित्यादिमन्त्रविधेयमिति पक्षविशेषणं विहाय, अग्नेर्भस्मासीत्यादिमन्त्रविधेयमिति विशेषणं दातव्यमिति युक्तम् । ननु 'त्रतमेतत्पाशुपतं पशुपाशविमोक्षायें'ति श्रुतौ विमोक्षपदेन करणव्युत्पत्त्या विमोक्षसाधनभूतं विद्यामात्रमुच्यते । 'एतावदरे खल्वमृतत्वमि'त्यत्राऽमृतत्वपदेनाऽमृतत्वसाधनवत् । अतः श्रुतिरप्येषा शैवानुमाने न प्रमाणमिति नाप्रयोजकत्वं नापि स्वरूपासिद्धिरिति चेत्-न । दृष्टान्ते केवलामृतविमोक्षपदेन दार्ढान्तिके केवलाऽमृतविमोक्षपदाभावेनोभयोर्वैषम्यात् । विमुक्तेनित्यनिरतिशयसुखरूपत्वेन पशुपाशविमुक्तेदुःखाभावरूपत्वेन भेदात्पशुपाशविमोक्षपदस्य श्रुत्या सर्वसाधारणत्वाऽभावात् । विमोक्षपदस्य करणव्युत्पत्तावपि पशुपाशपदविशिष्टतया तत्सान्निध्येन वाचकत्वे नियन्त्रिते पशुपाशविमोक्षरूपफलकरणभूतपाशुपतविद्याया एव बोधसम्भवेन विमुक्तिसाधनीभूतविद्यान्तरपरत्वे निवृत्ते सर्वविद्यापरत्वस्याऽशक्यवचनत्वाच्च ।

नापि 'तेषामेवैतां ब्रह्मविद्यां वदेत शिरोव्रतं विधिवद्यैस्तु चीर्ण'मिति मुण्डकवाक्यं तत्र प्रमाणम् । शिरस्यज्ञारधारणरूपस्य मुण्डकाध्ययनाङ्गभूतव्रतस्य तत्राभिप्रेतत्वेनोद्भूलनस्य तत्राऽशक्यवचनत्वात् । ननु सौरसंहितायामर्थवैशिरःप्रसिद्धं पाशुपतव्रतमेव शिरोव्रतपदेनोच्यते । 'इदं शिरोव्रतं चीर्ण विधिवद्यैर्द्विजातिभिः । तेषामेव परां विद्यां वदेदज्ञानवाधिकाम् ।' शिरोव्रतं नाम शिरस्याऽर्थर्वणश्रुतेर्युदुक्तं तद्विज्ञि, नैवान्यत्तपाशुपतसंहितमित्याद्युक्त्वा 'अग्निरित्यादिभिर्मन्त्रैः पञ्चिः शुद्धेन भस्मना । सर्वा-

१ शैवानुमान इति खपुस्तकम् । २ विमोक्षमात्रं कपुस्तके ।

झोङ्गूलनं कुर्याच्छिरोव्रतसमाहय'मिति । ब्रह्मोत्तरखण्डेऽपि  
'उङ्गूलनं त्रिपुण्ड्रं च मायापाशनिवृत्तये । आमनन्ति मुनि-  
श्रेष्ठा अथर्वशिरसि स्थित'मिति ।

पूर्वोक्तव्रते तु शिरोव्रतपदमध्यापकप्रसिद्धम् । तत्प्रसिद्धपैक्षया  
पुराणप्रसिद्धेर्वलिष्ठत्वादिदमेव शिरोव्रतत्वेन ग्राह्यम् । अन्यथैतद्वा-  
क्यविरोधापत्तेरिति चेत्-न् । पूर्ववाक्ये, समः समान आहयो  
यस्येति समाहयः । शिरोव्रतं समाहयो यस्य तच्छिरोव्रतसमाहय-  
मिति समासादुङ्गूलनस्य शिरोव्रतसमाननामकत्ववोघनात् । द्वितीय-  
वाक्ये पूर्ववत्तस्यैवाऽर्थर्वशिरःस्थितत्वकथनेन शिरःसंबन्धिव्रतं शिरो-  
व्रतमिति योगबोधनादूढिर्योगमपहरतीत्यतोऽस्यानुपवृंहणत्वानुसन्धा-  
नेन पुरःस्फूर्तिकं तद्विरोधमनादृत्यैव व्यासचरणैः, 'स्वाध्यायस्य  
तथात्वेन समाचारेधिकाराच्चेति सूत्रेऽध्यापकप्रसिद्धस्य समाचार-  
ग्रन्थोक्तस्यैव शिरोव्रतस्याऽदरात् । अन्यथा 'स्मृतेश्चेत्यादिसूत्रप्र-  
णयने पुराणमुपजीवतः पुराणप्रणेतुस्तदनादराऽनुपपत्तेः । तत्सूत्र-  
व्याख्याने सर्वैरेव भाष्यकारैर्वेदव्रतविशेषरूपस्य तस्याऽदरणानुप-  
पत्तेश्च । अत एवाऽध्यापकप्रसिद्धिनैर्वल्यमपि परिहृतम् । अन्यथा-  
ऽन्धपरम्परात्वाऽपत्त्या तदाचारविपूवप्रसङ्गात् । न च कृत्वा-  
चिन्तार्थमेतन्नादृतमिति वाच्यम् । असति बाधके कृत्वाचिन्ता-  
ज्ञीकारस्य जघन्यत्वात् । अत एवान्यैस्तदनादरात् । यदपि 'तेषा-  
मेवैतां ब्रह्मविद्यां वदेते'ति ब्रह्मविद्यापदस्य ब्रह्मविषया विद्या  
ब्रह्मविद्येति योगेन सकलब्रह्मविद्यापरत्वसिद्ध्या ब्रह्मविषयत्वरूपहे-  
तुसाधारण्यात्सर्वासु विद्यास्वज्ञत्वेनाऽर्थर्वशिरःसिद्धशिरोव्रतप्राप्तिर्हेतु-

साधारण्येन हेतुमति विधेयप्राप्तेर्थबलसिद्धत्वादित्युक्तम् । तदप्यनुप-  
पन्नम् । 'ब्रह्मा देवानां प्रथमः संबभूव विश्वस्य कर्ता भुवनस्य  
गोप्ता । स ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठामर्थर्वाय ज्येष्ठपुत्राय प्राहे'  
त्युपक्रम्य मुण्डकोपनिषद्रूपब्रह्मविद्यापाठेन तस्यां ब्रह्मविद्यापदस्य  
रूढत्वनिश्चयादुपसंहारगतेऽपि ब्रह्मविद्यापदे 'एतामि'ति प्रकृत-  
परामर्शिपदसान्निध्येन तस्या एव स्फूर्तेरवयवशक्तेस्तत्राऽभावेन हेतु-  
मत्त्वस्यैव तत्राऽभावात् ।

न च 'निर्मन्थ्य'न्यायेन योगरूढत्वं शङ्क्यम् । तथा सति  
समाचारग्रन्थोक्तस्यैव सर्वत्राऽपत्या युष्मदभीष्टासिद्धेः । आचार-  
विरोधेन तस्याऽनिष्टत्वात्त्वदभिमतस्याऽपि तथात्वाच्च । तस्मादिदं  
वाक्यमपि न तत्र प्रमाणम् ।

एवं तदुक्तश्रुतिवाक्ययोस्तत्राऽप्रामाण्ये अपेक्षाभावेन लिङ्गस्या-  
ऽप्यभावे, सत्यामपि तस्यां लिङ्गस्यान्यपरत्वेनाऽपि तत्राऽप्रामाण्ये  
सिद्धे तदुक्तन्यायस्याऽप्रयोजकत्वात् । असिद्धत्वाच्च । तत्र वैष्ण-  
वस्योक्तं भस्मोद्भूलनं न सकलविद्याङ्गम् । विद्याविशेषप्रकरणनिय-  
त्रितत्वात् । पूर्वोऽतिथिभ्योऽश्रीयादिति ? वैश्वानरविद्योक्ताति-  
थिप्राग्भोजनवदित्यनुमानस्य प्रत्यनुमानत्वमपि दुर्वारमेव । विद्या-  
विशेषप्रकरणनियत्रितत्वं च प्रकरणीयविद्यावशीकृतत्वम् । न च  
तस्यासिद्धत्वम् । शैवोपन्यस्तश्रुतिलिङ्गवाक्यानामन्यपरत्वस्योपपादि-  
तत्वेन तैः सर्वविद्याङ्गत्वापादनाशक्तौ प्रकरणस्यैव प्रमाणत्वेन  
हेतावसिद्धिपरिहारात् । एवं त्रिपुण्ड्रस्यापि कालग्निरुद्रोपनिषदु-  
क्तस्य शैवविद्याङ्गत्वमेव । ब्रतमेतच्छाभ्यवमिति तत्रैवोक्तेः । प्रक-  
रणसमाख्याभ्यां तन्नियमनात् । बृहज्जाबालश्रुतौ तस्यापि पाशुप-

तविद्योक्तभस्मोद्भूलनतुत्यफलत्वेन प्रपञ्चिततया कालाभिरुद्रस्थापुनर्भवपदस्यापि पशुपाशविमोक्षरूपार्थस्यैवादरणीयत्वाच्च । एवं सिद्धेतयोः शैवविद्याङ्गत्वे 'ततोधिकारास्वनुपनीतशतमेकेनोपनीतेन तत्सम'मित्यादिना 'ऽथर्वशिरःशिखाध्यायी शतमेकमेकेन मन्त्रराजजापकेन तत्सममि'त्यन्तेन श्रावितविद्यावदुत्कर्षविश्रान्तिसाधितपरमोत्कर्षासु तापनीयरूपाऽथर्वणस्य रहस्याद्युक्तविद्यासु तदनुपयोगात्र तयोरूद्धर्षपुण्ड्रादाधिक्यमिति सिद्धम् ।

अतः परं तावगत्युत्कृष्टविद्योपयुक्तमूर्द्धपुण्ड्रं विचार्यते । तच्च वासुदेवोपनिषद्युक्तम् । 'ॐ नमस्कृत्य भगवान्नारदः सर्वेश्वरं वासुदेवं पप्रच्छु भगवन्नूर्द्धपुण्ड्रविधिं द्रव्यमन्त्रस्थानादियुतं मे ब्रूहीति । तँ होवाच भगवान् वासुदेवो वैकुण्ठस्थानोद्भवं मम प्रीतिकरं मद्भक्तैर्ब्रह्मादिभिर्धारित'मित्युपक्रम्य गोपीचन्दनास्वयं द्रव्यं प्रथमकण्डकायामुक्त्वा द्वितीयकण्डकायां । अथ गोपीचन्दनं नमस्कृत्योद्भृत्य, गोपीचन्दन पापम विष्णुदेहसमुद्भव । चक्राङ्कित नमस्तुभ्यं धारणान्मुक्तिदो भव । इमं मे गङ्गे यमुने संरस्यति शुतुद्वि स्तोमं सचता परुष्णिया । असिक्रिया मरुदृधे वित्तस्तयार्जीकीये शृणुद्यासुषोमया । इति जलमादाय विष्णोर्नुकमिति मर्दयेत् । अतो देवा अवन्तु न इत्येताभिस्तत्पुरुषायै विज्ञहे वासुदेवाय धीमहि । तन्मो विष्णुः प्रचोदयादिति विष्णुगायत्र्या त्रिवारमभिमन्त्रय शङ्खचक्रगदापाणे द्वारकानिलयाच्युत । गोविन्द पुण्डरीकाक्ष रक्ष मां शरणागतमिति, मां ध्यात्वा गृहस्थो ललाटादिद्वादशस्थानेषु अनामिक्या-

ज्ञुत्या विष्णुगायत्र्या केशवादिभिर्द्वादशनामभिर्वा धारयेत् । ब्रह्म-  
चारी वानप्रस्थो वा ललाटकण्ठहृदयबाहुमूलेषु वैष्णवगायत्र्या  
कृष्णादिपञ्चनामभिर्वा धारयेत् । यतिस्तु तर्जन्या शिरोललाटहृद-  
येषु प्रणवेन धारयेत् । ब्रह्मादयस्तिस्तो व्याहृतयस्त्रीणि  
छंदांसि त्रयो वेदास्त्रयः स्वरास्त्रयोऽग्नयो ज्योतिष्मन्तस्त्रयः  
कालास्तिस्तोऽवस्थास्त्रय आत्मानः पुण्ड्रास्त्रय ऊर्ध्वाकारा अका-  
रोकारमकारा एते सर्वे प्रणवमयोर्धर्वपुण्ड्रत्रयात्मकाः । तदेत-  
दोमित्येकत्वं संभावयन् परमहंसो ललाटे प्रणवेनैकमूर्ध्वपुण्ड्रं  
धारये'दिति तद्विधेरुक्तत्वात् ।

न च प्रेसिद्धशाखासु तस्या उपनिषदोऽनुपलम्भादप्रामाण्यं  
शङ्क्यम् । संप्रदायाध्ययनरहितानामपि खिलशाखास्थमन्त्राणां शिव-  
सङ्कल्पादीनां तत्र तत्र कर्मणि शिष्टकृतविनियोगदर्शनवदस्या अपि  
तत्तद्वेशस्थाऽद्वैतब्रह्मतत्त्ववादिसङ्गृहीतपुस्तकेष्ववगम्यमानत्वेन काला-  
भिरुद्रोपनिषद्वदादरदर्शनात् । तैत्तिरीयशाखाश्रितवैखानंसास्त्यगृह्य-  
सूत्र 'इति भूति स्मे'ति भस्म गृहीत्वा ललाटहृदयबाहुकण्ठादी-  
'नादित्यः सोमो मैन इत्यूर्ध्वज्ञमालिष्यापोहिष्टे'ति संप्रोक्ष्य 'ते  
अग्ने तेनैत्यादिरम्भिर्मुद्रयं तमसस्परीत्यादित्यमुपतिष्ठत' इत्युप-  
स्थानाङ्गत्वेन तद्विहितम् । तदेवाऽश्रित्य द्रविडदेशस्थैर्याज्ञिकैरम्भि-  
होत्रानन्तरं तदीयभस्मनोर्ध्वपुण्ड्रं ध्रियमाणं दृश्यते । तथा तत्तन्निव-  
न्धलिखितेषु पुराणेष्वपि दृश्यते । तत्तावत्रिविधम् । जातिप्रयुक्तं,  
कर्मज्ञभूतं, संप्रदायानुरोधि च । तत्राऽद्वयं मदनपारिजाते ब्राह्मे

१ इत आरभ्य यतिस्त्वत्यन्तः पूर्वतनो भागः खपुस्तके नास्ति । २ अत्र  
खपुस्तके भूयानशुद्धः पाठः । ३ अपीति खपाठः । ४ नम इति कपुस्तकम् ।  
पुष्टि० १७

'ऊर्ध्वपुण्ड्रं द्विजः कुर्यात् क्षत्रियस्तु त्रिपुण्ड्रकम् । अर्द्धचन्द्रं  
 तु वैश्यानां वर्तुलं शूद्रजातिष्विति । धर्मप्रवृत्तौ शाकलश्च ।  
 'त्रिपुण्ड्रं सुरविप्राणां वर्तुलं नृपवैश्ययोः । अर्द्धचन्द्रं तु शूद्रा-  
 णामन्येषामूर्ध्वपुण्ड्रकमिति । द्वितीयमाचारमाधवे ब्रह्माण्डे  
 'पूजाकाले जपे होमे सायंग्रातः समाहितः । नामान्युच्चार्य-  
 विधिना धारयेदूर्ध्वपुण्ड्रकमिति । मदनपारिजाते च ब्राह्मे 'यागो  
 दानं तपो होमः स्वाध्यायः पितृतर्पणम् । भस्मीभवति तत्सर्व-  
 मूर्ध्वपुण्ड्रं विना कृतम्' । स्कान्दे मार्गशीर्षमाहात्म्येऽपीदमेव  
 वाक्यम् । धर्मप्रवृत्तौ च स्मृतिसारसमुच्चये 'स्वाध्यायजपहोमादि-  
 सन्ध्यादानादिकं च यत् । ऊर्ध्वपुण्ड्रं विना कुर्यात्तत्सर्वं निष्फलं  
 भवेदिति । आचारमयूर्खे च ब्रह्माण्डे 'मृत्तिकां चन्दनं चैव  
 भस्म तोयं चतुर्थकम् । एभिर्द्रव्यैर्यथाकालमूर्ध्वपुण्ड्रं भवेत्सदा ।  
 स्वात्वा पुण्ड्रं मृदा कुर्याद्गुत्वा चैव तु भस्मना । देवानभ्यर्च्य-  
 गन्धेन सर्वपापनुत्तये । जलेन तिलकं कुर्याज्जलान्तः कर्मसि-  
 द्धय' इति । तृतीयं धर्मप्रवृत्तौ स्मृतिसारसमुच्चये ऊर्ध्वपुण्ड्रविधिं  
 प्रकम्य 'ललाटे तिलकं कृत्वा कुर्युः शैवाश्च वैष्णवाः । तर्पण-  
 श्चापि वै श्राद्धमन्यथा निष्फलं भवेत्' । आचारमयूर्खे च  
 शौनकः । 'ऊर्ध्वपुण्ड्रं शिवस्यैवं विष्णोः कुर्युश्च वा बुधाः ।  
 मूर्ध्मि मूलेन मत्रेण शेषं द्वादशनामभिरिति । 'ऊर्ध्वपुण्ड्रं तु  
 सर्वेषां न निषिद्धं कदाचन । धारयेयुः क्षत्रियाद्या विष्णुभक्ता  
 भवन्ति य' इति पाद्मोत्तरखण्डे ऊर्ध्वपुण्ड्राध्याये चोक्तम् ।

एवं प्रकारत्रयमध्ये तृतीय एव प्रबलः । जातिप्रयुक्त्या पुण्ड्र-

१. इति आरभ्य पङ्किद्वयात्मको भागः खपुस्तके नास्ति ।

न्तरस्यापि सरणाद्विकल्पप्राप्तौ सम्प्रदायवाक्यस्य व्यवस्थापकत्वात् ।  
 'संयोगपृथक्त्वेन' कर्मज्ञत्वाद्यसिद्धेश्च । पूर्वात्परबलीयस्त्वमिति  
 न्यायानुगृहीतत्वाच्च । न चेदमप्रयोजकम् । पूर्वादेव सिद्धौ पर-  
 विधानवैयर्थ्यापातात् । न च सम्प्रदायवाक्यस्याऽन्यत्र सावकाश-  
 त्वेन ब्राह्मणेतरपरत्वं शङ्खम् । शौनकवाक्यस्थब्राह्मणलिङ्गविरो-  
 धात् । वाक्यान्तरेषु ब्राह्मणस्यैव द्वादशपुण्ड्रविधानात् । नाप्यवैदि-  
 कपरत्वम् । पूर्वोक्तब्राह्मस्कान्दादिवाक्यविरोधात् । यत्तु 'वेद-  
 मार्गैकनिष्ठानां वेदोक्तेनैव वर्त्मना । ललाटे भस्मना तिर्यक्  
 त्रिपुण्ड्रं धार्यमेव हि । ललाटे भस्मना तिर्यक् त्रिपुण्ड्रस्य  
 तु धारणम् । विना पुण्ड्रान्तरं मोहाद्वारयन् पताति  
 क्षणादि'ति सूतसंहितावाक्यं, तत्तु शैवपरम् । प्रकरणेन तथा  
 निश्चयात् । पूर्वग्रन्थे शिवमाहात्म्यादिकथनेन तदीयस्यैव प्रस्ता-  
 वाऽवगमात् । कर्मजडपरं वा तत् । एकपदेन वेदान्तविचारशून्य-  
 तत्स्वरूपबोधनात् । वेदपदस्य कर्मकाण्ड एव प्रचुरप्रयोगात् ।  
 'वेदाः साङ्गोपनिषद्' इत्यादौ तथा निर्णयात् ।

वस्तुतस्तु पूर्वोक्तशौनकवचसा वैदिकवैदिकशैवानामपि प्राप्त-  
 स्योर्द्धुपुण्ड्रस्यावैदिकशैवपरतां बोधयन्ती वैदिकशैवे तन्निवारणफलि-  
 केयं परिसङ्घेया । जातिप्रयुक्तपुण्ड्रस्य वैदिकशैवे नियमो वाऽयं  
 पूर्ववाक्ये । तेन द्वितीयमपि तादृशस्यैव भस्मत्रिपुण्डोपरि पुण्ड्रा-

१ लादिसिद्धेश्वेति खपाठः । २ रागप्राप्ते विषये तन्निवृत्तिहेतुकः संकोच-  
 फलको विधिः परिसंख्या । यथा पञ्चपञ्चनखा भक्ष्या इत्यत्र । यथा वा ऋतौ  
 भार्यामुपेयादित्यत्र । अत्रहि रागतः प्राप्तं सर्वमांसभक्षणं, सर्वकाले सर्वासु च  
 द्वीषु प्राप्तं च गमनं पञ्चपञ्चनखभक्षणविधानेन परिणीतपद्यां ऋतावेव गमन-  
 विधानेन च संकोच्यते ।

न्तरधारणपरम् । 'विने'त्यन्तेन पूर्वाद्वैन तथानिश्चयात् । यत्तु कौर्मे 'सर्वेषामेव भक्तानां शम्भोर्लिङ्गमनुत्तमम् । सितेन भस्मना कार्यं ललाटे तु त्रिपुण्ड्रकमि'ति वाक्यं, तदपि शैवपरमेव । 'यस्तु नारायणं देवं प्रपन्नः परमं पदम् । धारयेत्सर्वदा शूलं ललाटे गन्धवारिभिः । प्रपन्ना ये जगद्वीजं ब्रह्माणं परमेष्ठिनम् । तेषां ललाटे तिलकं धारणीयं तु सर्वदेव्ये दर्शनात् । अतो न केवलवैदिकाः वैदिकवैष्णवा वाऽस्य विषयाः । अन्यथा 'विप्राणां नैव धार्य स्यात्तिर्यक्पुण्ड्रादिधारणम् । नारायणात्परब्रह्मादन्येषामर्चनं न हि । ब्राह्मणः कुलजो विद्वान् भस्मधारी भवेद्यदि । वर्जयेत्तादृशं देवि मद्योच्छिष्टं वटं यथा । त्रिपुण्ड्रं शूद्रकल्पानां शूद्राणां च विधीयते । त्रिपुण्ड्रधारणाद्विप्रः पतितः स्यान्न संशय' इति पाञ्चोत्तरखण्डीयोर्द्विपुण्ड्रधारणाध्यायवाक्यत्रयविरोधात् । 'शोणामेक उदकं गामवाजति मांसमेकः पिंशति सूनया भृतम् । आनिम्लुचः शकृदेको अपाभरत्किस्तिपुत्रेभ्यः पितरावुपावतुरिति' क्रक्षाखास्थचमसविभागप्रकरणीयश्रुतिविरोधापाताच्च । अत्र हि श्रुतौ द्रव्यान्तरस्य पितृकृतोपस्थानस्य च श्रावणेन शिष्टाचारप्राप्तरक्षणस्यैव बोधनात् ।

एवं सति 'ऊर्ध्वपुण्ड्रमृजुं सौम्यं ललाटे यस्य दृश्यते । चण्डालोऽपि विशुद्धात्मा पूज्य एव न संशय' इत्याचारमाधवे सत्यत्रत्वचनेनोर्द्विपुण्ड्रस्यातिमाहात्म्यबोधनादपिशब्देन 'कैमुतिक' बोधनान्माधवेन पुण्ड्रान्तरस्याविचारणाच्च । धर्मप्रवृत्तौ स्मृतिसार-

१ मुदाहृतमिति खपुस्तकम् । २ केवलवैष्णवा इति खपुस्तकम् ।

समुच्चये 'ऊर्ध्वपुण्ड्रं द्विजातीनामग्निहोत्रसमो विधि' रिति कथनात् । स्कान्दे मार्गशीर्षमाहात्म्ये 'मत्रेणैवाभिमन्त्र्याऽथ ललाटादिषु वैष्णवः । धारयेदूर्ध्वपुण्ड्राणि यथासङ्घमतन्द्रितः । ब्रह्मन् द्वादश पुण्ड्राणि ब्राह्मणः सततं धरेत् । चत्वारि भूभूतां पुत्र पुण्ड्राणि द्वे विशां स्मृते । एकं पुण्ड्रं च नारीणां शूद्राणां च विधीयत' इति वाक्यैः पूर्वोक्तपाद्वाक्यैश्च वैष्णवानां सर्वेषामूर्द्धपुण्ड्रमेव धार्यम् । न च कूर्मोक्तेन त्रिशूलेन विकल्प इति वाच्यम् । तस्य सगुणोपासकपरत्वात् । 'यत्तत्प्रधानं त्रिगुणं ब्रह्म-विष्णुशिवात्मकम् । धृतं तु शूलधरणाद्वत्येव न संशय' इति तत्र वाक्यान्तरात् । अतः पूर्वोक्त एव निर्णयः ।

वैष्णवास्तु त्रिविधाः । 'न कामकर्मवीजानां यस्य चेतसि सम्भवः । वासुदेवैकनिलयः स वै भागवतोत्तम' इत्येकादशस्कन्धोक्ता उत्तमाः । 'जगद्वातुर्महेशस्य दिव्याज्ञाचरणा वयम् । इह नित्यक्रियां कुर्मः स्त्रिग्न्धास्ते वैष्णवाश्च ते' इति गारुडविष्णुभक्त्यध्यायोक्ताश्च । मध्यमास्तु, सात्विकादिभेदभिन्नास्त्रिधा 'यदा भजति मां भक्त्या निरपेक्षः स्वकर्मभिः । तं सत्त्वप्रकृतिं विद्यात् स्त्रियं पुरुषमेव वा । यदा आशिष आशास्य मां यजेत् स्वकर्मभिः । तं रजःप्रकृतिं विद्याद्दिंसामाशास्य तामस' मित्येकादशस्कन्धवाक्योक्ताः । प्राप्तवैष्णवदीक्षोपदेशान्यतरास्तदनुसारिणः शेषाः । पूर्वोक्तधर्माभावेऽप्यनुसारित्वात् । 'स्वयं समुक्तीर्येति गर्भस्तुतौ 'किरातहूणान्ध्रे' ति द्वितीयस्कन्धे च तादृशानामपि संसारोत्तरणशुद्ध्योः कथनात् । अतस्तान्त्रिकमिश्रपरमिदं धारणमिति न अमितव्यमिति दिक् ।

एवं वैष्णवानां सिद्धे ऊर्ध्वपुण्डे तत्र द्रव्यादिकमुच्यते । आचारमाधवे ब्रह्माण्डे 'पर्वताग्रे नदीतीरे मम क्षेत्रे विशेषतः । सिन्धुतीरे च वल्मीके तुलसीमूलमाश्रिते । एता मृदः सुसम्पाद्या वर्जयेत्वन्यमृत्तिका' इति । पाञ्चोत्तरखण्डे तु 'यस्मिन्कस्मिन्महाभागा वैष्णवा धारयन्ति वै । तस्मिन्वै मृत्तिका ग्राह्या ऊर्ध्वपुण्डस्य धारणे' इत्यप्युक्तम् । मदनपारिजाते तु 'जाह्नवीतीरसम्भूतां मृदं मूर्धा विभर्ति यः । विभर्ति रूपं सोऽर्कस्य तमोनाशाय केवलमि'ति व्यास आह । तत्रैव सत्यतपाः 'गोमतीतीरसंभूतां गोपीदेहसमुद्धवाम् । मृदं मूर्धा वहेद्यस्तु सर्वपापैः प्रमुच्यत' इति फलमाह । धर्मप्रवृत्तौ स्मृतिसारसमुच्यये तु 'अभ्यङ्गे सूतके चैव विवाहे पुत्रजन्मनि । माङ्गल्येषु च सर्वेषु न धार्य गोपिचन्दनमि'ति निषेधोऽप्युक्तः । तेन भगवत्प्रसादशेषचन्दनेन वैष्णवानां करणे कदापि न निषेधः । स्कान्दे मार्गशीर्षमाहात्म्ये तु द्रव्यान्तरमप्युक्तम् । 'शृणु वत्स प्रवक्ष्यामि पुण्डं च त्रिविधं स्मृतम् । तुलसीमृतस्या सार्द्धं श्रीगोपीचन्दनेन च । हरिचन्दनेन च ततः कार्यं तत्र विचक्षणे'रिति । धर्मप्रवृत्तौ तु विशेषः कालभेदेन । 'स्त्रात्वा पुण्डं मृदा कुर्याद्वोमं कृत्वा तु भस्मना । अभ्यङ्गोत्सवकाले तु कस्तूरीचन्दनादिने'ति । आचारमयूरे तु देवार्चनोत्तरमपि गन्धेनोक्तं जलन्तर्जलेन च । वचनं तूक्तमधस्तात् । पाञ्चोत्तरखण्डे तु कामनाभेदेनापि द्रव्यभेद उक्तः सोऽनावश्यकत्वान्न लिख्यते । वर्णाङ्गुलिभेदेन फलभेदोऽप्याचारमाधवे ब्रह्माण्डे 'इयामं शान्तिकरं प्रोक्तं रक्तं वश्यकरं भवेत् । श्रीकरं पीतमित्याहुवैष्णवं श्वेतमुच्यते ।

अङ्गुष्ठः पुष्टिः प्रोक्तो मध्यमाऽयुष्करी भवेत् । अनामिका-  
न्नदा नित्यं मुक्तिदा च प्रदेशिनी । एतैरङ्गुलिभेदैस्तु कारयेन्न  
नखं स्पृशेत् । मानभेदोऽपि तत्रैव ‘दशाङ्गुलप्रमाणं तु उत्तमो-  
त्तममुच्यते । नवाङ्गुलं मध्यमं स्यादशाङ्गुलमतः परम् । सप्त-  
षट्पञ्चभिः पुण्ड्रं मध्यमं परिकीर्तिम् । चतुर्ख्विङ्गुलैः  
पुण्ड्रं कनिष्ठं त्रिविधं स्मृतमिति । आचारमयूखे त्वेतदग्रे ‘ऊर्ध्व-  
पुण्ड्रमृजुं सौम्यं कनिष्ठाङ्गुलिवत्स्मृतम् । नासादिकेशपर्यन्तं  
प्रयत्नाद्वारयेद्विज’ इति चोक्तम् । इदं च कनिष्ठं मानम् । तेन  
नासादिब्रह्मरन्ध्रान्तं मुख्यमित्येवं फलति । परिणाहस्त्वङ्गुलिकृत-  
त्वादङ्गुलेरेव । इदं च सान्तरालं कार्यम् । ‘ऊर्ध्वपुण्ड्रं त्रिपुण्ड्रं  
वा मध्ये शून्यं प्रकल्पयेत् । शृणु पण्मुख तन्मध्ये उमयाहं  
श्रिया हरि’ रित्याचारमयूखे चतुर्विंशतितमव्याख्यायां च प्रयोगपारि-  
जाते सङ्घात । एकान्तिनो महाभागाः सर्वभूतहिते रताः ।  
सान्तरालं प्रकुर्वन्ति पुण्ड्रं हरिपदाकृतिम् । ऊर्ध्वपुण्ड्रं मृजुं  
सौम्यं सुपार्श्वं सुमनोहरम् । दण्डाकारं सुशोभाद्यं मध्येछिद्रं  
प्रकल्पयेत् । ऊर्ध्वपुण्ड्रस्य मध्ये तु विशाले सुमनोहरे । सान्त-  
राले समासीनो हरिस्तत्र श्रिया सह । निरन्तरालं यः कुर्या-  
दूर्ध्वपुण्ड्रं द्विजाधमः । स हि तत्र स्थितं विष्णुं श्रियं चैव  
व्यपोहति । अच्छिद्रमूर्ध्वपुण्ड्रं तु ये कुर्वन्ति द्विजातयः । ते  
ललाटे तु सततं शुनः पादं न संशय’ इति पाद्माच्च ।

केचित्तु ‘सुदर्शनं धारयत्यूर्ध्वपुण्ड्रं द्विरेखं भवति ब्रह्मणः  
सायुज्यतां सलोकतां जयति य एवं वेदे’ ति काण्वशतपथीयां  
श्रुतिमप्याहुः । एतदारम्भश्च नासामूलात् श्रूमध्याच्च कार्यः ।

‘आरभ्य नासिकामूलं ललाटं विलिखेन्मृदा । समारभ्य भ्रुवो-  
मूलमन्तरालं प्रकल्पये’ दिति पाञ्चात् । मृदेत्युपलक्षणम् । द्रव्या-  
न्तरस्यापि तत्रोक्तत्वात् । क्रमो मन्त्राश्च पाञ्चे स्कान्दे च । ‘ललाटे  
केशवं विद्यान्नारायणमथोदरे । माधवं हृदि विन्यस्य गोविन्दं  
कण्ठकूपके । उदरे दक्षिणे पार्श्वे विष्णुरित्यभिधीयते । तत्पार्श्वे  
वाहुमध्ये तु मधुसूदनमनुसरेत्’ । दक्षिणवाहावित्यर्थः । ‘त्रिवि-  
क्रमं कन्धरे तु वासनं वासपार्श्वके । श्रीधरं वाहुके वामे हृषी-  
केशं तु कर्णयोः’ । साम्प्रदायिकास्तु कर्णमूले कुर्वन्ति । ‘पृष्ठे तु  
पञ्चनाभं च कुद्धामोदरं सरेत् । कुत्रिकम् । ‘तत्प्रक्षालन-  
तोयेन वासुदेवेति मूर्द्धनि’ इति । आचारमाधवे ब्रह्माण्डे तु  
‘द्वादशैतानि नामानी’ ति पाठः ।

क्षत्रियादौ तु विशेषः पाञ्चे । ‘चत्वारि भूभृतां प्रोक्ते  
पुण्ड्राणि द्वे विशां स्मृते । एकं पुण्ड्रं तु नारीणां शूद्राणां च  
विधीयते । ललाटे हृदि वाहोश्च चतुःपुण्ड्राणि धारयेत् ।  
ललाटे हृदये द्वे तु भाले त्वेकं विधीयते । ऊर्द्धपुण्ड्रं तु सर्वेषां  
ललाटे प्रथमं स्मृतम् । ललाटादिक्रमेणैव धारणं तु विधी-  
यते । मूर्तयो वासुदेवाद्याश्चतुःपुण्ड्रेषु धारयेत् । वासुदेवस-  
ङ्कर्षणानिरुद्धप्रद्युम्ना इत्यर्थः । ‘द्वयोगौविन्दकृष्णौ तु एकं नारा-  
यणं धरेद्युम्ना इत्यर्थः । आकारान्तरमप्याचारमाधवादौ सर्यते । ‘वर्ति-  
दीपाकृतिं वापि वेणुपत्राकृतिं तथा । पञ्चस्य मुकुलाकारं तथैव  
कुमुदस्य च । मत्स्यकूर्माकृतिं वापि शङ्खाकारमतः परमि’ ति ।  
पाञ्चे तु फलविशेषः ‘अश्वत्थपत्रसङ्काशो वेणुपत्रसमाकृतिः ।

पञ्चकुण्डलसङ्काशो मोहनं त्रितयं स्मृतम् । महाभागवतः शूद्रः  
पुण्ड्रं हरिपदाकृतिम् । दण्डाकारं तु वा देवि धारयेदूर्ध्वपुण्ड्र-  
कमि'ति । उपरि किञ्चिद्विस्तीर्णत्वे पदाकृतिर्ज्ञयः समत्वे दण्डा-  
कृतिः ।

निबन्धे तु स्थानविशेषो नियमितः । 'दण्डाकारं ललाटे  
स्यात्पञ्चाकारं तु वक्षसि । वेणुपत्रनिभं बाहोरन्यदीपाकृतिर्भ-  
वेदि'ति । इदं चादर्शादि दृष्टैव कार्यम् । 'वीक्ष्याऽऽदर्शे जले वापि  
यो विदध्यात्प्रयत्नतः । ऊर्ज्जपुण्ड्रं महाभाग प्रयाति परमां गति-  
मि'ति स्कान्दे मार्गशीर्षमाहात्म्यवाक्यात् । 'वर्तुलं तिर्यगच्छद्रं  
हस्यं दीर्घं तनुं ततम् । वक्रं विरूपं वक्राग्रं छिन्नमूलं पदच्छु-  
तम् । अशुभ्रं रुक्षमासकं तथा नाङ्गुलिकलिपतम् । विगन्धम-  
वसह्यं च पुण्ड्रमाहुरनर्थक'मिति पाञ्चे वक्रादेनिन्दनाच्च । दीर्घ-  
मिति नासाग्रमारभ्य कृतम् । यथा चेदिदेश्यानाम् । ततं बहु-  
परिणाहं यथा विरागिणाम् । तथैव तनुं छिन्नमूलम् । दण्डाका-  
रादिकरणोत्तरं प्रोञ्चितमूलम् । रुक्षं जलेन विनैव कृतम् ।  
अवसह्यमसह्यम् । शेषं स्फुटम् । यस्तु 'न पादुकास्थो नादर्शे न  
जले त्ववलोकयेत् । न प्रावृतशिराः कुर्यात्तिलकं धर्मसाधन'-  
मिति धर्मप्रवृत्तौ विष्णुवाक्य आदर्शादिनिषेधः, स पुण्ड्रान्तरपरः ।  
होमोत्तरं तु ललाटादौ बिन्दुरेव विधेयः । 'न कदाचिन्मृदा तिर्यक्  
न्यसेदूर्ज्ज्ञं न भसने'ति सङ्घर्षे भसोर्ज्जपुण्ड्रनिषेधात्पूर्वोक्तपाद्मवच-  
नेषु वैष्णववैदिकस्य त्रिपुण्ड्रस्यापि निषेधात् । स्कान्दे त्रयोविंशा-  
ध्याये 'ऊर्ज्जपुण्ड्रे त्रिपुण्ड्रं यः कुरुते स नराधमः । भङ्गत्वा

विष्णुगृहं पुण्यं स याति नरकं ध्रुवम् । त्रिपुण्ड्रं यस्य विप्रस्य  
ऊर्ध्वपुण्ड्रे प्रदृश्यते । तं दृष्टाप्यथवा स्पृष्टा सचैलं स्नानमा-  
चरेत् इत्युधर्वपुण्ड्रोपर्यपि तद्वारणे निन्दास्मरणाच्च ।

न च विन्दोर्वर्तुलत्वादानर्थक्यं शङ्क्यम् । पाञ्चे वर्तुलानर्थकता-  
बोधकस्य तिर्यगादिसमभिव्याहृतत्वेन प्रयत्नविशेषं निष्पाद्य तदा-  
नर्थक्यपरत्वात् । अन्यथा होमान्ते भस्मपुण्ड्रवाधापत्तेः । अतो  
यथा भस्मोर्ध्वपुण्ड्रस्य विहितप्रतिष्ठिद्वत्वं स्वीकृत्य नृसिंहभट्टीये  
शिष्टाचारात् व्यवस्थापितो विकल्पस्तथा शिष्टाचारादपि विन्दु-  
प्राप्तिः । अत एव कात्यायनगृह्ये 'त्र्यायुषाणि करोति भस्मना  
ललाटे ग्रीवायां दक्षिणेऽसै हृदि चैत्यनेन विहिते त्र्यायुषकरणे,  
शिष्टा विन्दूनेव विदधति । तथैव तैत्तिरीयाश्च । तस्मादेषैव  
व्यवस्थेति दिक् । पित्र्ये कर्मण्यपि ऊर्ध्वपुण्ड्रं न त्याज्यम् ।  
'ऊर्ध्वपुण्ड्रधरं विप्रं यः श्राद्धे भोजयिष्यति । आकल्पकोटि  
पितरास्तस्य तुष्टा न संशयः । ऊर्ध्वपुण्ड्रधरो यस्तु श्राद्धं  
कुर्याच्छुभानने । कल्पकोटिसहस्राणि गयाश्राद्धफलं लभे-  
दि'ति पाञ्चात् । 'मत्प्रियार्थं शुभार्थं च रक्षार्थं चतुरा-  
नन । मत्पूजाहोमकाले च सायं प्रातः समाहितः । म-  
ञ्जकोद्धारयेन्नित्यमूर्ध्वपुण्ड्रं भयापहमि'ति स्कान्दाच्च । यत्तु  
'ऊर्ध्वपुण्ड्रं द्विजातीनामग्निहोत्रसमो विधिः । श्राद्धकाले तु  
संप्राप्ते कर्ता भोक्ता च तत्यजे'दिति धर्मप्रवृत्तौ स्मृतिसमु-  
च्चयवाक्यं, तदवैष्णवपरम् । यत्तु 'निद्रासमयमासाद्य ताम्बूलं  
वदनात्यजेत् । पर्यङ्कात्प्रमदां भालात्पुण्ड्रं पुष्पाणि मस्तका-  
दि'ति विष्णुवाक्यम् । तदपि तथा । विशेषानुलेखात् । पुण्ड्रान्त-

रपरं वा । एतावान्परं विशेषः । रात्रौ स्वेदादिना निवृत्ते पुण्ड्रे  
भगवत्कर्माद्यभावे सति न कार्यम् । सायं प्रातरितिवद्रात्राववि-  
धानात् । शिष्टाचाराऽभावात् । रक्षादीनां सरणेनापि सम्भवा-  
चेति दिक् ।

मतान्तराण्यपाकृत्य श्रुतिस्मृतिसयुक्तिभिः ।

सछिद्रमत्र तिलकं निर्णीतं वैष्णवोचितम् ॥ १ ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यमतवर्तिश्रीपीताम्बरतनुजश्रीपुरुषोक्तमवि-  
रचित ऊर्ज्जपुण्ड्रधारणवादः समाप्तः ॥

॥ श्रीः ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

~~~~~

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्गालायां  
गोस्वामिश्रीमत्पुरुषोत्तमविरचितः  
शङ्खचक्रधारणवादः ।

~~~~~

कृष्णं भजन्ति ये प्रेमणा तदङ्गत्वेन तन्मृदा ।

शङ्खादिचिह्नितांस्तान्वै ब्राह्मणान्प्रणमाम्यहम् ॥ १ ॥

अत्रेदं विचार्यते । शङ्खचक्रादिधारणं ब्राह्मणादीनां सर्वेषां कर्तव्यं  
शूद्राणामेव वेति । किमत्र युक्तम्? । शूद्राणामेवेति । कुतः 'शङ्खच-  
क्राद्यङ्गनं च नृत्यगीतादिकं तथा । एकजातेरयं धर्मो न जातु  
स्याद्विजन्मनः । शङ्खचक्रं मृदा यस्तु कुर्यात्तप्तायसेन वा ।  
स शूद्रवद्वहिष्कार्यः सर्वसाद्विजकर्मणः । यथा सशानजं  
काष्ठमनर्हं सर्वकर्मसु । तथा चक्राङ्कितो विप्रः सर्वकर्मसु  
गर्हित' इति विष्णुवाक्येषु शङ्खादिधारणस्य शूद्रधर्मताव्यवस्थापन-  
पूर्वकं द्विजातिधर्मतानिषेधात् । धारणे कर्मवहिष्कारगर्हयोः सर-  
णाच्च । न च 'शङ्खादिचिह्नरहितः पूजां यस्तु समाचरेत् ।  
निष्फलं पूजनं तस्य हरिश्चापि न तुष्यती'त्यादिवाक्येष्ववधा-  
रणे प्रत्यवायस्मरणात्तन्नित्यमिति विहितप्रतिषिद्धत्वादैच्छिको विकल्प  
इति वाच्यम् । ईदृशां सामान्यवचसामेकजातेरयं धर्म इत्यनेनोपसं-  
हारादस्यैच्छिकविकल्पाऽप्रसङ्गकत्वात् । न च निषेधस्य प्राप्तिपूर्वक-

त्वाद्विधिं विना च तदयोगादुपर्जीव्यविरोधेन 'न तौ पशौ करो-  
ती' तिवदनिवार्यो विकल्प इति वाच्यम् । 'भूमावग्निश्चेतव्यो  
नान्तरिक्षे न दिवी' तिवन्निषेधस्य नित्यानुवादरूपत्वात् । न च  
'चक्रलाञ्छनहीनस्य विग्रस्य विफलं भवेत् । क्रियमाणं च  
यत्कर्म वैष्णवानां विशेषत' इति स्कान्दमार्गशीर्षमाहात्म्यवाक्या-  
द्विप्रस्यापि धारणविधिप्राप्ते न निषेधस्य नित्यानुवादत्वमिति  
वाच्यम् । एतस्याऽवैदिकतात्त्विकपरत्वात् । 'विष्णवाग्मादितत्रेषु  
दीक्षितानां विधीयते । शङ्खचक्रगदापद्मैरङ्गनं नान्यदेहिनाम् ।  
वेदमार्गैकनिष्ठस्तु मोहेनाप्यङ्गितो यदि । पतत्येव न सन्देह-  
स्तथा पुण्ड्रान्तरादपि । नाङ्गनं विग्रहे कुर्याद्वेदपन्थानमा-  
श्रितः । पुण्ड्रान्तरं अमाद्वापि ललाटे नैव धारयेदि' ति सूत-  
संहितावाक्येन तथानिश्चयात् । तस्माच्छ्रद्धैस्तात्त्रिकैश्चावैदिकैः शङ्ख-  
चक्रादिकं धार्य, न तु कथमपि वैदिकैस्त्रैवार्णिकैः शिष्टैरिति  
प्राप्ते—उच्यते

नित्यत्वे सति पूजाङ्गत्वोपवीताऽतिदेशतः ।

केवले सेधतः शिष्टैर्धार्यं शङ्खादिकं मृदा ॥ १ ॥

तथाहि—शङ्खादिचिह्नरहितः पूजां यस्तु समाचरेत् । नि-  
ष्फलं पूजनं तस्य हरिश्चापि न तुष्यती' ति चक्रलाञ्छनहीनस्ये-  
त्यादिवाक्येषु पूजाङ्गत्वेन नित्यत्वं शङ्खादिधारणस्योक्तम् । 'प्रातर्म-  
ध्यंदिने सायं विष्णुपूजां समाचरेत् । यथा सन्ध्या तथा नित्या  
विष्णुपूजा स्मृता बुधै' रिति कालनिर्णयदीपिकायां नारदीयात् ।

१ माहात्म्ये वाक्यादिति गपाठः । २ प्राप्तेनैति गपाठः । ३ कखपुस्त-  
कयोर्धीयत इत्यशुद्धः पाठः ।

‘न विष्ण्वाराधनात्पुण्यं वर्तते कर्म वैदिकम् । तस्मादनादिमध्यान्तं नित्यमाराधयेद्वरिम् । तद्विष्णोरिति मत्त्रेण सूक्तेन पुरुषेण त्वित्याचारमाधवे कौर्माच्च, ब्राह्मणादीनां विष्णुपूजापि नित्या । एवं सति नित्यायाः पूजाया नित्यमिदमङ्गमिति तस्या व्यङ्गत्वपरिहारायेदं सर्वेषामावश्यकम् । पौराणिकधर्मस्य श्रौतसार्तधर्माङ्गत्वाच्च । जन्माष्टम्यादिपूजानां पौराणत्वेन तस्यावश्यकत्वाच्च । तेन पूजाङ्गवोधकवाक्यानां सामान्यत्वेऽपि शूद्रादिविषयत्वेनोपसंहारोऽनवधानरमणीय एव । न चेदमप्रयोजकम्? । निषेधनिन्दादिवाक्येषु केवलधारणस्यैव निषेधनिन्दयोर्दर्शनात्ययोः पूजाकर्तरि पाखण्डतासम्पादनाऽशक्तत्वात् । अन्यथा तादृशमपि क्वचिन्निन्देत् । अतः शूद्रधर्मताव्यवस्थापनं द्विजातिधर्मतानिषेधनं धारकगर्हादिकं च केवलस्यैवेति निश्चेयम् ।

किञ्च । ‘गोपीचन्दनमृतत्वाया लिखितं यस्य विग्रहे । शङ्खचक्रगदापङ्गं तस्य देहे भवाम्यहम् । सौवर्णं राजतं ताम्रं कांसं मृण्मयमेव वा । चक्रं कृत्वा तु मेधावी धारयेत विचक्षणः । उपवीतादिवद्वार्याः शङ्खचक्रगदादयः । ब्राह्मणस्य विशेषेण वैष्णवस्य विशेषतः । उपवीतं शिखावद्धं चक्रलाञ्छनसंयुतम् । विग्रत्वं सफलं तस्य वैष्णवत्वं विशेषतः । चक्रलाञ्छनहीनस्य विग्रस्य विफलं भवेत् । क्रियमाणं च यत्कर्म वैष्णवानां विशेषतः<sup>१</sup> इति स्कान्दमार्गशीर्षमाहात्म्यतृतीयाध्यायवाक्यं च । ‘ये मृदा’ शङ्खादिधारणमुपक्रम्योपवीतादिवत्तदतिदिश्यते । उपवीतं च देवलक्ष्म कर्माङ्गभूतं नित्यं च । ‘उपवीतं च देवानामुपव्ययते

१ अश्रौतसार्तोति गपाठः । २ गत्वेति खपाठः ।

देवलक्ष्ममेव तत्कुरुते इति । तस्माद्यज्ञोपवीत्येवाधीयीत याजये-  
द्यजेत वा यज्ञस्य प्रसृत्या’ इति श्रुतेः । ‘सदोपवीतिना भाव्यं  
सदा बद्धशिखेन च । विशिखो व्युपवीतश्च यत्करोति न तत्कु-  
तमि’ति स्मृतेश्च । शिखा चाऽकुमारमात्रिदण्ड नित्या । तद्वदिदमपि  
देवलक्ष्म कर्माङ्गं नित्यम् । तदेतदातिदेशिकं नित्यत्वादिकमुपवीतं  
शिखेत्यादिवाक्यद्वयेन हृषीक्रियते । ब्राह्मणपदं विप्रपदं च कण्ठ-  
तोऽत्र पठ्यते । तेनाऽस्य वैष्णवद्विजातिधर्मत्वसिद्धौ तन्निषेधो न  
नित्यानुवाद इति निश्चीयते ।

वस्तुतस्तु वैयासे दर्शने देवानां कर्माधिकाराङ्गीकारात्तेषां योगा-  
दिवलेनाऽन्तरिक्षादावपि करणसम्भवात्प्राप्तिपूर्वक एव तत्रापि  
निषेधः । ‘न कलञ्जं भक्षयेदि’तिवत् । व्यासस्य गुरुत्वेन तद्वि-  
रुद्धानां जैसिनीयानामनादरणीयत्वात् । नापि तात्रिकपरत्वम् ।  
विप्रपदात् । ‘वेदाभ्यासाङ्गवेद्विष्ट’ इति तन्निर्वचनात् । वस्तुतस्तु  
निषेधादिवाक्येष्वङ्गनपदात्तसधारणस्यैव निषेधस्तात्रिकपरत्वं च ।  
अङ्गनपदेन तथानिश्चयात् । अङ्गनपदस्य वृषोत्सर्गादौ दाहन एव  
प्रसिद्धत्वात् । अन्यथा पुण्ड्र इवात्रापि धारणपदमेव वदेत् । अत-  
एव ‘यस्तु संतसशङ्खादिलिङ्गं चिह्नतनुर्नरः । स सर्वयातना-  
भोगी चण्डालो जन्मकोटिषु । द्विजं तु तसशङ्खादिलिङ्गाङ्गि-  
ततंनुं नरः । संभाष्य रौरवं याति यावदिन्द्राश्चतुर्दशे’ति  
पृथ्वीचन्द्रोदयस्थे बृहन्नारदीयवाक्ये तसादिपदोक्तपूर्वकमेव निन्दा-  
स्मरणम् ।

---

१ यज्ञोपवीतेति गपुस्तकपाठः । २ व्युपवीतेश्वेति खपाठः । ३ तनुर्नर  
इति खपुस्तकम् ।

न च विष्णुना मृदा धारणस्यापि निषिद्धत्वान्नेदं साम्प्रतमिति वाच्यम् । तत्र तन्निषेधस्याऽविवक्षितत्वात् । यथा श्रुतौ 'निर्यासस्य नाश्यं ब्रह्महत्यायै ह्येषं एव वर्ण' इत्युपक्रम्याये 'यो लोहितो यो वा ब्रथनान्निर्येषति तस्य नाश्यमि' ति पर्यवसानवचनात्तस्यैव निषेधो विवक्षितो न निर्यासमात्रस्येति निर्णयस्तथा प्रकृतेऽपि तस्यायसे पर्यवसानात्तन्निषेधस्यैव विवक्षितत्वनिर्णयेन मृदा धारणनिषेधस्याऽविवक्षितत्वनिश्चयात् ।

न च श्रुतौ सामान्यविशेषभावप्रतीतेर्युक्तो विशेषनिषेधोपसंहारः । प्रकृते तूभयत्र विशेषोल्लेखाद्वैरूप्यमिति वाच्यम् । अबोधात् । भक्षणस्य रागतः प्राप्तेस्तत्र तथाकथनस्य युक्तत्वात् । प्रकृते तु तदभावादुल्लिखितोऽपि विशेषोऽस्य शास्त्रीयत्वज्ञापनायेति सामान्यताऽनपायेन वैरूप्याऽभावात् । एतेनैव 'चक्राङ्किततनुर्यस्तु मृदा कार्णीयसेन वा । स शूद्रवद्धहिष्कार्य' इति पराशरमाधीयपाठोऽपि देत्तोत्तरो ज्ञेयः । किञ्चाङ्कनपदस्य साधारणत्वाङ्गीकृतौ पूर्ववाक्ये सामान्यनिषेधस्येहापि सत्त्वान्न वैरूप्यं प्राप्तावसरम् । 'लोहितान्वृक्षनिर्यासानि' तिवद्वाक्यान्तरे मृद्धारणनिषेधाऽदर्शनात्सत्त्वेऽपि, केवले सावकाशत्वात्कथमपि पूजाङ्गस्य मृदा धारणस्य निषेधो न संभवदुक्तिकः । किञ्च । ब्राह्मणस्य निषिद्धं वैष्णवस्य विहितम् । तत्र ब्राह्मणश्चेद्वैष्णवो भवति तदा 'पूर्वात्परबलीयस्त्व' न्यायादपि तत्प्राप्तेनिषेधो न शक्यवचनः । 'किं पुनब्राह्मणाः पुण्या भक्ता' इति वाक्याङ्कितप्रयुक्तस्य ब्राह्मणवैष्णवत्वस्याऽति-

१ ह्येषर्वण इति कपुस्तकम् । २ इतः परं अशुद्धपाठः परित्यज्यन्ते टिप्पण्यामपि । यतो हि खपुस्तकेऽशुद्धबहुलाः पाठाः ।

प्रशंसनात् । सिद्ध्यति पूर्वस्मात्कार्ये परविधानवैयर्थ्याऽपताच्च । वैष्णवत्वस्य च संस्काररूपत्वेन परत्वात् । भक्तेरपि पुंस्त्वादिवत्सत्या अप्युत्तरकाल एव प्रादुर्भावात् । तत्र वैष्णवत्वमूर्ढ्यपुण्ड्रधारणवाद एव विवेचितम् । न च तस्य ब्राह्मणत्वापेक्षया पूर्वत्वं सम्भवति ब्राह्मणत्वस्य वर्णत्वेन साहजिकत्वात् । 'दैव्यो वै वर्णो ब्राह्मण' इति श्रुतेः ।

इदमपि त्वद्रीत्योक्तम् । यदि च ब्राह्मणपदेन ब्रह्मज्ञोऽभिप्रेयते तदा तु निषेधगन्धो नोपैति । निषेधादिवाक्येषु ब्राह्मणपदाऽभावात् । प्रत्युत विधिवाक्य एव ब्राह्मणपदात् । एतेनैव 'शिवकेशवयोश्चिह्नान् शूलचक्रादिकान् द्विजः । न धारयेत मतिमान्वदिके वर्त्मनि स्थित' इत्याश्वलायनवचनमपि प्रत्युक्तम् । ब्राह्मणपदाभावात् । द्विजपदस्य वर्णवाचकत्वाऽदरणेऽपि शिवकेशवपदात्समुच्चितोभयलिङ्गधारणस्य कुत्राप्यविधानेन भ्रान्तप्रतिपन्नत्वात्थाधारण एव निषेधसंक्रमेण केवलकेशवचिह्नधारणे निषेधाऽप्रसक्तेः । अन्यथोपजीव्यविरोधेन विकल्पप्रसक्तेर्दुर्वारत्वात् । तसाऽधारणे निषेधोपसंहारस्य शक्यवचनत्वाच्च । न च निषेधानामुपसंहारो नास्तीति वाच्यम् । वृन्ताकश्वेतवृन्ताकनिषेधे माधवहेमाद्विभ्यां तदङ्गीकारात् । उक्तश्रुतेश्च ।

ननु भवत्वेवं तथापि तस्थाधारणमितोऽपि प्रशस्तम् । पाञ्चोत्तरखण्डे सुदर्शनमाहात्म्याध्याये 'शङ्खचक्राङ्गनं कुर्यादुभयोर्बाहुमूलयोः । हुताग्निना तु संतप्य सर्वपापापनुत्तये । वह्निनैव तु संतप्तं चक्रमादाय वैष्णवः । धारयेत्सर्ववर्णानां हरिसालोक्यकाम्यया । तथा 'चक्रचिह्नविहीनस्तु यः पूजयति केशवम् ।

तत्सर्वं निष्फलं याति पूजामत्रजपादिकम् । चक्रं वा शङ्खचक्रे  
वा तथा पञ्चाश्रुधानि वा । धारयित्वैव विधित्सर्वकर्म समा-  
चरेत् । अधृत्वा विधिना चक्रं ब्राह्मणः प्राकृतो भवेत् । न  
तस्य किञ्चिदश्मीयादपि क्रतुसहस्रिण' इत्यादिवाक्यैः । तथा  
सति विहितप्रतिषिद्धत्वात्प्राप्ते विकल्पे स्मार्तवैष्णवपरत्वेनोभयव्यव-  
स्थापनमुचितम् । 'तस्माच्चक्रादिहेतीनामङ्कनं वैष्णवं स्मृतम् ।  
चक्रादिचिह्नहीनत्वाद्वैष्णवत्वं न लभ्यते' इति तत्रैव वाक्यात् ।  
वृहन्नारदीयाश्वलायनवाक्यविरोधस्तु मृदा धारणविचार एव सिद्धा-  
न्तिना परिहृतः । उचितश्चासौ । रुद्रसाधारणवुच्या भगवन्तं  
जानत एव शूलादिवारणसम्भवात् । तादृशवुद्धिमतश्च 'यस्तु  
नारायणं देवं ब्रह्मरुद्रादिदैवतैः । समत्वेनैव वीक्षेत स पाखण्डी  
भवेत्सदे'ति पाञ्चोत्तरखण्डे पाखण्डोत्पत्तिकथनाध्याये पार्वतीं प्रति  
शिववाक्यादिति चेत् ।

नेदं युक्तम् । विष्णुवाक्यविरोधस्य दुष्परिहरत्वात् । न च  
विकल्पो युक्तः । पुराणाऽपेक्षया स्मृतेर्बलवत्वात् । 'श्रुतिस्मृति-  
पुराणानां विरोधो यत्र दृश्यते । तत्र श्रौतं बलिष्टं स्यात्तयो-  
द्वैष्ये स्मृतिर्वरे'ति लघुव्यासस्मरणात् । किञ्च । पाञ्चे सुदर्शनमा-  
हात्म्यतृतीयाध्याये 'सर्वेषामेव देवानां ममापि पुरुषोत्तमः ।  
पूजनीयो हरिनित्यं ब्राह्मणानां विशेषतः । तस्मात्तु ब्राह्मणो  
नित्यं विधिवत्पूजयेद्वरिम् । तच्चिह्नैरङ्गितः श्रीशपदं प्राप्नोत्य-  
संशय' इत्युपक्रमात् । 'तस्माच्चक्रादिहेतीनामङ्कनं वे'त्युपसंहारा-  
न्मध्ये च 'द्विविधं वैष्णवं प्रोक्तं बाह्यमाभ्यन्तरं तथा । शङ्खच-  
क्रादिभिर्बाह्यमान्तरं वीतरागता । बाह्याभ्यन्तरसाम्यं यत्त-

द्वैष्णवमुदाहृतमि'ति वाक्याच्च चक्रादिधारणस्य पूजाङ्गाद्यङ्गत्वं वैष्णवीयबाह्यचिह्नत्वं च सिद्धति, न तु मुख्यत्वम् । तच्च मृदा धारणेऽपि तुल्यम् । यत्तु नृसिंहपरिचर्याया शिवलिङ्गाङ्कितवृषवदन-न्याऽधीनैतायै तस्चक्रादीनि धारयेदित्युक्तम् । तदप्येतेनैव निरस्तं ज्ञेयम् । अनन्याधीनताया अप्याऽऽन्तःकरणिकाया एव मुख्य-त्वात् । भेदवादस्य श्रुत्यनभिमतत्वाच्च । लोकसङ्गहार्थानां कर्मणां संन्यासात्पूर्वमादरणीयत्वाद्वक्त्यविरुद्धत्वाच्चेति । किञ्च । कालोऽयं कलिर्बुद्ध्यादयश्चान्नादिवशा इति बुद्धेविंपर्यासे तावन्मात्रेण सिद्ध-भावादङ्गिभूतायाः पूजायाः कालादिवशादकरणे पाक्षिकदोषस्यापि प्रसक्तिः । अतोऽपि मृदैव धारणमुचितम् ।

केचित्तु शङ्खचक्रधारणं हारीतेनोक्तमित्याहुः । यदि तत्था, तदापि विकल्पप्रसक्तेः पूर्वोक्तरीत्यैव व्यवस्थापनमुचितम् । तदा शिष्टाचारप्राप्त्वात्तौत्यमेव पक्षद्वये । यत्तु पुराणेषु ध्रुवाम्बरीषादीनां तस्धारणमुक्तं तदपि सेवकानां 'करौ हरेर्मन्दिरमार्जनादिष्व'त्यादिवाक्यैः पूजकत्वेन प्रसिद्धानामेवोक्तम् । न तु पूजारहितानामिति न तेनापि तस्धारणस्याऽधिकर्यसिद्धिः । यत्तु रामार्चनचन्द्रिकायां 'अतस्तनूर्न तदामो अश्रुत' इति श्रुतिमुपन्यस्य धारणस्य श्रौतत्वमुक्तम् । तत्र । अत्र विध्यभावात् । 'एन्ना गार्हपत्यमुपतिष्ठत' इतिवदेतद्विनियोजकश्रुत्यन्तराऽभावाच्च । किञ्च । इयं श्रुतिः 'पवित्रं ते विततं ब्रह्मणस्पते प्रभुर्गात्राणि पर्येषि विश्वत' इत्यस्योक्तराद्वभूता पवमानसोमदेवताके षोडशोपञ्चर्चसूक्तेऽस्ति । तेन तमेव प्रकाशयति । 'सर्वे वेदा यत्पद-

मामनन्ती' तिश्रुतिमादाय भगवत्परत्वेन व्याख्याने तु सस्थ-  
वृत्तान्तं वक्तीति नाऽत्र युज्यते । तथा हि-हे ब्रह्मणस्ते अक्षर-  
स्वामिन् । 'प्रभुत्वेन हरेः स्फूर्तौ लोकत्वेन तदुद्धव' इति । ते विततं  
विस्तारः । कृत्वा तावन्तमानमित्यादिरूपः । पवित्रं कामादि-  
शब्दलनिवर्तकम् । तत्र हेतुः प्रभुः । समर्थो भवान् । गात्राणि  
भक्तानां शरीराणि । विश्वतः पर्येषि अन्तर्वहिर्व्यामोषि । यत  
एवमतस्ता अपि वह्ययोगोलन्यायेन व्याप्ता निष्कामा भवन्तीति  
तथा । एवं तत्सुत्वा तस्य दुर्लभत्वमाह-अतस्ततनूः विरहताप-  
रहितः तत्पूर्वोक्तं नाश्नुते न विशेषेणामोति । कथमेवं ज्ञायत  
इत्याकाङ्क्षायां वैधर्म्यदृष्टान्तमाह । शृतासः सिंचाङ्गेत्युक्तप्रकारेण  
पका वहन्तः संप्राप्यन्तः तत्समासत प्राप्तवन्त इत्यवधारणतस्त-  
थेत्यर्थः । 'तयोः पवित्रमि' लग्निमं तु तदग्निमऋगारम्भ इति न  
किञ्चिदेतत् ।

एवमेव हरिवल्लभसुधोदयेऽपि कक्ष पूर्वोक्तसूक्तीया शङ्खच-  
क्रादिधारणपरत्वेन लिखिता । 'चमूषच्छयेनः शकुनो विभृत्वा  
गोविंदु ईप्स आयुधानि विभ्रत् । अपामूर्मि सचमानः  
समुद्रं तुरीयं धाम महिषो विवक्ति' । सापि नरकासुरवधोद्युक्तस्य  
भगवतो वृत्तान्तं वक्ति । तथा हि-चमूषत्, चमूः नरकसेनाः  
अवसादयन् । श्येनः शंसनीयः शूरैर्युद्धे । द्रष्टुभिर्देवादिभिर्वा ।  
शकुनः शक्तः । हेतुगर्भं विशेषणम् । विभृत्वा, युद्धहैः मुरा-  
दिदेहैः विशेषेण पूरयित्वा । गोविन्दुर्भगवान् । उप्रत्ययान्तो  
निपातः । ईप्सः सेनाविद्रावणशीलः । अन्तर्भावितण्यर्थः । आयु-

धानि विभ्रत्सुदर्शनादीनि धारयन् । हेतुगर्भं विशेषणम् । अपा-  
मुदकानामूर्मि प्रेरकम् । समुद्रमुदधिम् । अन्तरिक्षं वा सचमानः  
सेवमानः । महिषः महीयान् । तुरीयं संकर्षणं, चतुर्व्यूहेष्वन्यतमम् ।  
धाम स्वतेजः । विवक्ति विशेषेण वक्ति । तादृशपराक्रमेण ज्ञाप-  
यतीत्यर्थः । ‘चरणं पवित्रं विततं पुराणं येन पूतस्तरति दुष्कृ-  
तानि । तेन पवित्रेण शुद्धेन पूता अतिपाप्मानमरातिं तरेभे’ति  
तैत्तिरीयश्रुतिस्तु पवित्रत्वलिङ्गेन त्रिविक्रमचरणं बोधयन्ती, तेन  
ब्रह्मणा प्रक्षालनाच्छुद्धेन सता यत्पवित्रं गाङ्गमभस्तेन पूता इति  
वक्तीति बोध्यम् । पवित्रचरणपदयोरत्र दर्शनात्सुदर्शनपक्षे पुनरु-  
क्त्यपत्तेश्च । ‘सुदर्शनं सहस्रारं पवित्रं चरणं पविरि’ति निष्पटौ  
‘पवित्रं चरणं नेमिर्हरेश्चक्रं सुदर्शनम् । सहस्रारं प्राकृतम्भं लोक-  
द्वारं महोजसम् । नामानि विष्णुचक्रस्य पर्यायेण निबोध म्’  
इति पाङ्गे श्रीशास्त्रे च पर्यायताकथनात् । तथापि तस्मिन्लिङ्गादर्श-  
नाच्च । तथा चानयापि न निर्वाहः ।

या तु ‘प्रतद्विष्णो अञ्जचक्रे सुतसे’ इति, या च ‘धृतोर्द्धुपुण्ड्रः  
कृतचक्रधारी’ति क्वचिलिखिते ते श्रुती इदानीमप्रसिद्धमाने  
अपि पाङ्गे सुदर्शनाध्याये ‘तथैव साम्नि यजुषि क्रषि प्रोक्तं शुभा-  
नने’ इत्युक्त्वा किञ्चित्पादवैषम्येणोक्ते, ताभ्यां श्रौतं भवतु । एता-  
भ्यामेवान्या अपि श्रुतयो व्याख्याता ज्ञेयाः । भगवच्छास्त्रोपात्त-  
त्वेन कल्पाद्युपात्तयज्ञोपवीतादिमन्त्रवल्मामाण्येऽपि तेषामुपक्रमा-  
दिसन्दंशपतितत्वात् । तत्राप्युपक्रमे पूजाङ्गतामेवोक्त्वा धारणस्य  
फलान्तरस्य चोक्तत्वात्तदङ्गत्वेनैव धारणं फलावहं नतु केवलम् ।  
‘अङ्गे फलश्रुतिरर्थवाद्’ इति न्यायात् । एवं सति पूजादि-

व्यञ्जतापरिहारो वैष्णवबाह्यचिह्नता फलानुकूलता च मृदा धारणेऽपि  
तुल्या । अतः कालदोषसंसर्गभियेदमेव कार्यम् ।

नन्वस्ति भगवानेव रक्षक इति न कालभीतिरिति चेत्-सत्यम् ।  
परं तत्र ताहशी भक्तिरपेक्ष्यते । तस्याश्च ज्ञापको देहगैहादिषु  
रागाद्यभाव इति यावन्न तथा तावदिदमेव साधीयः । ये पुनर्धा-  
रणं तस्मैः पूर्वमाग्रहेण कुर्वन्तः पूजादिकं कदाचित्कुर्वन्ति च तेषा-  
माशयं त एव विदन्तीत्यलमुक्त्या । एवं च पूजाङ्गधारणोत्तरं  
श्राद्धे प्राप्ते तत्स्थापनमुचितमेव । तथोक्तं स्कान्दे मार्गशीर्षमाहात्म्ये  
मृदा धारणं प्रकृत्य 'शङ्खायुधाङ्कितो भक्त्या श्राद्धं यः कुरुते  
सुतः । विधिहीनं तु संपूर्णं पितृणामक्षयं भवेदि'ति । शङ्खा-  
ङ्किततनुर्विप्रो भुङ्के वै यस्य वेशमनि । तदन्वं स्वयमभाति  
पितृभिः सह केशव' इति च । शङ्खपदमायुधान्तराणामप्युप-  
लक्षणार्थकमिति तु प्रकरणादेव स्फुटति । एवमेव पाद्मे तस्चक्र-  
धारणं प्रकृत्य 'विष्णुचक्रविहीनं तु यः श्राद्धे भोजयिष्यति ।  
व्यर्थं भवति तत्सर्वं निराशाः पितरो गता' इति । अग्रे च  
'अचक्रधारिणं विग्रं दूरतः परिवर्जयेत् । श्वपाकमिव नेक्षेत  
लोके विग्रमवैष्णवम् । वैष्णवो वर्णवाह्योऽपि पुनाति भुवनत्र-  
यमि'त्युक्तम् । तेन श्राद्धेऽपि वैष्णव एव ब्राह्मणः शङ्खचक्रोऽङ्क-  
पुण्ड्रवानेव भोजनीयः । यानि निषेधनिन्दावाक्यानि तानि शैव-  
सार्तादिपराणीति दिक् ।

तद्वारणप्रकारस्तु स्कान्दपाद्मादिषु नैकः । तथापि सारसङ्गहे  
ब्राह्मे 'यस्य नारायणी मुद्रा देहं शङ्खादिचिह्नितम् । सर्वाङ्गं

१ मृद्वारण इति खपाठः । मृदारण इति कपाठः ।

चिह्नितं यस्य शर्वैर्नारायणोद्भवैः । प्रवेशो नास्ति पापस्य  
कवचं तस्य वैष्णवम् । चक्रं च दक्षिणे वाहौ शङ्खं वामेऽपि  
दक्षिणे । गदां वामे गदाधस्तात्पुनश्चक्रं च धारयेत् । शङ्खो-  
परि तथा पङ्गं पुनः पङ्गं च दक्षिणे । उभयोर्नामसुद्रां तु  
संप्रदायानुसारत्' इति सनत्कुमारवाक्येनोपसंहाराद्यथासंप्रदायं  
व्यवस्था । स च प्रकारः स्फुट एवेत्युपरम्यते ।

यत्तु भट्टोजिदीक्षितास्तत्राधिकारिणो निरूप्य 'तस्मुद्रा द्यन्त्य-  
जाय हरिणा निर्मिता पुरा । भूदेवस्तस्मुद्रां तु चिह्नं कृत्वा  
विमूढधीः । इह जन्मनि शूद्रः स्यान्मृतः श्वा चाऽभिजायत्'  
इति ब्राह्मदशमाध्यायवाक्यं, 'शृणु राम महावाहो लिङ्गचक्रादि-  
धारिणाम् । शूद्रधर्मरतानां हि तेषां नास्ति पुनर्भवः । विप्र-  
स्यैतद्विगर्ह्यत्वात्प्रायश्चित्तमुदीरितमि'ति पाङ्गं वाक्यं, 'शिवके-  
शवयोश्चिह्नं शूलचक्रादिकं द्विजः । न धारयेत मतिमान्वै-  
दिके वर्त्मनि स्थितः । त्यक्तवैदिककर्मणो नास्तिका नटन-  
र्तकाः । ते धारयेयुश्चिह्नानि शिवयोर्भिन्नबुद्धयः । वेदाक्षर-  
विहीनानां नास्तिकानां द्विजन्मनाम् । विहितं धारणं नित्यं  
चिह्नानां केशवेशयोः । तेषां भिन्नधियां किञ्चित्सुगत्यर्थे  
शिवः पुरा । कृपया तच्चकारेह पुराणेषूदितं च तदि'त्याश्व-  
लायनषष्ठाध्यायवाक्यानि, 'वेदमूलतया नित्यं प्रवृत्ता अपि  
सत्तम । कचित्कदाचित्सर्तारस्तत्रार्थं च ब्रुवन्ति वै । कचि-  
त्तत्रानुरोधेन धर्मं पौराणिका अपि । वदन्ति तादृशोऽशस्तु  
ग्राह्यस्तत्रावलम्बिना । पुराणे धर्मशास्त्रे च योऽशः श्रुत्या  
विरुद्ध्यते । स तत्रार्थस्तु विज्ञेयः समासेन मनीषिभिरि'ति

पराशरीयपुराणदशमाध्यायवाक्यानि, 'तत्रावलम्बनेनैव पुराणानि च कानिचित् । साक्षाद्वेदविरुद्धार्थं प्रवदन्ति क्वचित् क्वचित् । अधिकारिविभेदेन नैव वेदपरं प्रती'ति स्कान्दवाक्यं चोदाहृत्य, अत एव वैदिकान्प्रति तस्मुद्रादिनिषेधकं, तद्वारणे प्रायश्चित्तविधायकं प्रायश्चित्ताऽनुष्ठाने नरकादिवोधकं वचनसहस्रं तत्र तत्रोपलभ्यत इति चोक्त्वा बृहन्नारदीयसूतसंहितावायवीयलैङ्गाऽऽदित्याम्नेयकौर्मवामनोपपुराणपराशरोपपुराणवाक्यानि, पूर्वोक्तं विष्णुस्मृतिवाक्यं, 'अङ्गेषु नाङ्गयेद्विषो देवतायुधलाञ्छनैः । अङ्गयेद्यदि वा मोहात्पतत्येव न संशय' इति शातातपीयं, 'रागसंदर्शगात्राणां न स्यात्पारत्रिकं शुभमि'ति हारीतं, 'नाङ्गनाय दहेदेहं दहेचेत्कामकारतः । नाधिकुर्वन्ति दर्शाङ्गाः श्रौतस्मार्तेषु कर्मस्यि'ति बौद्धायनीयं, तादृशं याम्यं पराशरमाधर्वीयं चोदाहृतं । ऋषादीनामेवागमोक्तदीक्षायामधिकारः । तस्मुद्रादिविधिप्रशंसादिकमपि तद्विषयो, निषेधास्तु वैदिकविषयका इत्युक्तवन्तः । तदिदं श्रीमतो रुक्माङ्गदस्य प्रतारणार्थमेव । ग्रन्थप्रतिज्ञायां श्रीमतो रुक्माङ्गदस्य प्रीतये पञ्चरात्राद्यधिकारी निरूप्यत इति कथनात् । उपसंहारदशायां सर्वागमेष्वपि वेदविरुद्धांशस्यैव स्वरसप्राप्तस्यैव चाप्रामाण्यव्यवस्थापनेन प्रकृते तदभावात् । प्रत्यक्षश्रुतिषु मुद्राधारणनिषेधाद्यनुपलम्बेन श्रुतिविरुद्धत्वस्याऽशक्यवचनत्वात् । पौराणिकत्वेन धारणे स्वारसिकत्वाऽभावाच्च । नचेदमप्रयोजकम् । उक्तस्कान्दे साक्षात्त्वेन तच्छ्रुतेर्विशेषितत्वात् । नच साक्षात्त्वमर्थविशेषणमिति शक्यशङ्कम् । उक्तस्कान्दे साक्षा-

द्वैयर्थ्यापातात् । 'असूर्यपश्या राजदारा' इत्यादौ पदार्थः पदार्थनान्वेति नतु पदार्थैकदेशेनेति मर्यादाया भज्जस्य सर्ववादिसम्मतत्वेनात्रापि शक्यवचनत्वात् । अतः पूर्वोक्तैव व्यवस्था सदादरणीयेति दिक् ।

इत्येवं भगवत्पूजाशेषं शङ्खादिधारणम् ।

निबन्धोक्तपथोवाच(?)निश्चित्य पुरुषोक्तमः ॥ १ ॥

इति श्रीमद्भूमाचार्यमतवर्तिश्रीमद्भूमनन्दनचरणैकतान-  
श्रीपीतास्वरतनुजश्रीपुरुषोक्तमविरचितः शङ्खचक्रधा-  
रणवादोऽष्टादशः समाप्तिमगमत् ॥

श्रीहर्िर्जयति ।

पुष्टिमार्गीयसिद्धान्तवाङ्मालायां

श्रीमत्पुरुषोक्तमविरचित-

स्तुलसीमालाधारणवादः ।

तुलसीकाष्टमालाभिः सर्वदा भूषितान्नरान् ।

हरिनामाक्षरमुखान्नमामि भगवत्परान् ॥ १ ॥

ननु तुलसीमालावदन्यासामपि धारणस्य विहितत्वात्को विशेषस्तद्वारण इति चेत्—भगवत्प्राप्युपायत्ववैष्णवचिह्नत्वपुण्यजनकत्वनित्यत्वादिरिति वदामः । तथा हि—स्कान्दे मार्गशीर्षमाहात्म्ये ‘अतः परं प्रवक्ष्यामि तुलसीमालाफलं वहु । अन्यासामपि माहात्म्यं शृणु ब्रह्मन् सुशोभनम् । तुलसीकाष्टजां मालां कण्ठस्थां वहते तु यः । अप्यशौचोऽप्यनाचारो मामेवैति न संशयः । धात्रीफलकृता माला तुलसीकाष्टसम्भवा । दृश्यते यस्य देहे तु स वै भागवतोक्तमः । तथा ‘तुलसीदलजां मालां ममोक्तीर्णं वहेतु यः । पत्रे पत्रेऽश्वमेधानां दशानां लभते फलम् । तथा—तुलसीकाष्टसम्भूतां यो मालां वहते नरः । फलं यच्छाम्यहं तस्य प्रत्यहं द्वारकोद्भवम् । तथा—तुलसीकाष्टमालाभिर्भूषितः पुण्यमाचरेत् । पितृणां देवतानां च पुण्यं कोटिगुणं कलौ । धारयन्ति न ये मालां हैतुका पापबुद्धयः ।

नरकान्न निवर्तन्ते दग्धाः कोपाश्रिना ममे'ति भगवद्वाक्यात् ।  
अधारणे प्रत्यवायबोधनाच्च नित्यत्वम् ।

न च 'ये कण्ठलग्नतुलसीनलिनाक्षमाला ये बाहुमूलपरि-  
शोभितशङ्खचक्राः । ये वा ललाटफलके लसदूर्ध्वपुण्ड्रस्ते  
वैष्णवा भवनमाशु पवित्रयन्ती'ति पाञ्चोत्तरखण्डे दशमाध्याये  
शिववाक्ये पूर्वोक्तस्कान्दवाक्ये च मालान्तराणामप्युक्तेः सर्वासां  
तौत्यमिति वाच्यम् । स्कान्दे 'तुलसीकाष्टसम्भूतं शिरसो बाहु-  
भूषणम् । धारयेत्कण्ठदेशे तु तस्य नैवास्ति पातकमि'ति  
वाक्यात् । तथा पाञ्चोत्तरखण्डे कार्तिकमाहात्म्ये नारदवाक्याच्च ।  
ब्रह्मवैर्वतप्रकृतिखण्ड ऊनविंशाध्याये तुलस्युपाख्याने 'तुलसीका-  
ष्टनिर्माणमालां गृह्णाति यो नरः । पदे पदेऽश्वमेधस्य लभते  
निश्चितं फलमि'ति वाक्याच्च, तुलसीकाष्टजा माला सर्वथा  
धार्या । तुलसीकाष्टमालामेव प्रस्तुत्याऽनुपदमेवाऽधारणे प्रत्यवायबो-  
धनादेतद्वारणस्यैव नित्यत्वनिश्चयात्तदौर्लभ्य एवान्यासां धात्रीफला-  
दिकृतानां धार्यता । तिलकवद्वैष्णवचिह्नत्वाच्च ।

यत्तु निर्णयसिन्धौ 'निवेद्य केशवे मालामि'त्यादीनामनाकर-  
त्वमुक्तम् । तदपि ब्रह्मवैर्वतस्कान्दपञ्चादिवच्चसां साकराणां दृश्य-  
मानत्वादकिञ्चित्करमेव । तर्ह्यस्तु पूजादिसमय एव तद्वारणं न  
सर्वदेति चेत् । न । तद्वारणस्य सर्वदा आवश्यकत्वात् । पूर्वोक्त-  
वाक्येभ्यस्तथा निश्चयात् । 'हरिनामाक्षरमुखं भाले गोपीमृदा-  
ङ्कितम् । तुलसीमालिकोरस्कं न स्पृशेयुर्यमोद्धटा' इति काशी-  
खण्ड एकोनविंशाध्यायवाक्याच्च । उचितं चैतत् । देहस्य क्षण-  
भङ्गरत्वात् । 'न जह्यात्तुलसीमालां धात्रीमालां विशेषतः ।

महापातकसंहत्रीं धर्मकामार्थदायिनीमि'ति वाक्यस्यापि पाद्म-  
स्थस्य कचिद्दृश्यमानत्वात् । हरिवल्लभसुधोदयादावन्येषामपि ताटशां  
वचसां दृश्यमानत्वात् ।

न च 'नागन्धां सजं धारयेद्वते हिरण्यस्तजमि'ति श्रुतेधा-  
रणवचसां निर्वलत्वं शङ्खम् । श्रुतेलोहान्तरपरत्वाक्रत्वर्थतावोधक-  
त्वाद्वा । एतस्य वाक्यस्य मिताक्षरायां पाठभेदेन दर्शनात् । श्रुति-  
त्वेनालिखनाच्च । श्रुतित्वस्याप्यत्र सन्दिग्धत्वात् । एतस्याः सर्वपर-  
त्वादरे रुद्राक्षधारणस्यापि भवतां निषिद्धत्वापत्तेः । अगन्वत्वस्य  
तुल्यत्वात् । अनुद्भूतगन्धस्य तुलसीकाष्ठेऽपि सत्त्वात् ।

न च रुद्राक्षधारणाभावो ज्ञानानुत्पत्तिकारणमिति सूतसंहिता-  
वाक्याज्ञानेच्छोस्तद्वारणमावश्यकमिति वाच्यम् । तस्य शैवपर-  
त्वात् 'रुद्राक्षदेहसंस्थो यः कुकुरो भ्रियते यदि । सोऽपि रुद्रपदं  
याति किं पुनर्मानवो गुह । सप्तविंशतिरुद्राक्षमालया देहसं-  
स्थया । यः करोति नरः पुण्यं सर्वं कोटिगुणं भवेत् । हस्ते  
चोरसि कण्ठे च शिरसा चैव धारयेत् । अवश्यं सर्वभूतानां  
रुद्रवद्विचरेन्महीम् । सुरासुराणां सर्वेषां वन्दनीयो यथा  
शिवः । उच्छिष्ठेऽपि१ विकर्मस्थो युक्तो वा सर्वपातकैः ।  
मुच्यते सर्वपापेभ्यो रुद्राक्षस्य च धारणात् । शिखायां वाहु-  
कण्ठे च कर्णयोश्चापि यो नरः । रुद्राक्षं धारयेद्भक्त्या स शैवं  
लोकमास्तुया'दिति सदाचारचन्द्रोदयस्थशिवकार्तिक्यसंवादेन तथा  
निश्चयात् ।

ननु वैष्णवस्य तद्वारणनिषेधाऽदर्शनात्तद्वारणे को दोष इति

१ हिरण्यमय्यामिति खपाठः । २ स्मृतेरिति खपाठः । ३ चेति खपाठः ।

चेत् । अविहितत्वमेवेति जानीहि । नन्वेवं सति मौक्तिकादिष्वपि  
 तौत्यमिति वाच्यम् । ओमिति ब्रूमः । रागविशेषादेव तद्वार-  
 णात् । अतो ज्ञानस्य स्वतःपुरुषार्थत्वा 'न्मोक्षमिच्छेज्जनार्दनादि'ति  
 वाक्येन ज्ञानफलस्य भगवदधीनत्वाच्च भगवत्प्राप्तीच्छोत्तुलसीधार-  
 णस्यैवावश्यकत्वात् । 'मामेवैति न संशय' इति पूर्वोक्तवाक्यात् ।  
 'श्रेयःस्तुतिं भक्तिमुदस्य ते विभो हिश्यन्ति ये केवलबोधल-  
 बधये । तेषामसौ हेशल एव शिष्यते नान्यद्यथा स्थूलतुषाव-  
 धातिनामि'ति श्रीभागवतवाक्येन भक्त्यपेक्षया ज्ञानस्य जघन्यत्वात् ।  
 अतो भगवदीयानां तुलसीकाष्ठमालाधारणमेवोचितम् । ये च तुलसी-  
 धारिणं दृष्टा निन्दन्ति तेषां स्वरूपं गारुडाज्जेयम् । 'कृष्णायु-  
 धाङ्कितं विप्रं तुलसीकाष्ठभूषितम् । दृष्टा निन्दापरो यस्तु स  
 वौद्धो न तु वैष्णव' इति । तथा 'धारयन्ति न ये मालां  
 हेतुकाः पापबुद्धयः । नरकान्ब निवर्तन्ते दण्डाः कोपाग्निना  
 हरेः । तुलसीकाष्ठमालोक्य कण्ठे वा मस्तके करे । निन्दां  
 कुर्वन्ति ये मूढा म्लेच्छजास्ते न संशयः । अत्रातिशयमा-  
 लोक्य तुलसीं द्वैषयन्ति ये । बहुनोक्तेन किं पार्थं सर्वे ते  
 अन्यरेतजाः । तुलसीकाष्ठधृग्विप्रान् वैष्णवान् दूषयन्ति ये ।  
 सर्वे ते रौरवं यान्ति संशयो नास्ति नारदे'ति हरिवलभसुधो-  
 दयस्य वाक्येभ्यश्च । जपोऽपि तन्मणिभिरेव साधीयान् । तुलसी-  
 काष्ठघटितैर्मणिभिर्जपमालिका । सर्वकर्मणि सर्वेषामीप्सितार्थ-  
 फलप्रदे'ति रामार्चनचन्द्रिकावाक्यात् । तुलसीसम्भवा या तु  
 मोक्षं वितनुतेऽचिरादि'ति गौतमीतन्त्रसप्तमाध्यायवाक्यात्पुरश्च-  
 रणचन्द्रिकायां वैष्णवे 'तुलसीमाले'ति वाक्यात् । तत्र धर्मप्रवृत्तौ

च 'तुलसीमणिभित्रैव गणितं चाक्षयं भवे'दिति । अगस्त्यसं-  
हितायां षष्ठेऽध्याये 'यः कुर्यात्तुलसीकाष्टैरक्षमालां सुरुपिणीम् ।  
कर्णमालां प्रयत्नेन कृतं स्यादक्षयं भवे'दित्यादिवाक्येभ्यः ।

यद्यपि 'रुद्राक्षेश्वानन्त'मिति शिवपुराणेऽस्ति । तथापि तत्स-  
कामपरं, शैवपरं वा वाक्यं प्रकरणवशाद्वोध्यम् । वैष्णवपुरा-  
णादिषु वैष्णवनिवन्धेषु च तदादरस्याऽदर्शनादिति । अथ प्रासङ्गि-  
कमुच्यते । जपमालामणिसङ्ख्यामाहाऽऽचारमाधवे प्रजापतिः ।  
'अष्टोत्तरशतं कुर्याच्चतुःपञ्चाशकं तथा । सप्तविंशतिकाः  
कार्यास्ततो नैवाधिका हि ताः । अष्टोत्तरशता माला उत्तमा  
परिकीर्तिंता । चतुःपञ्चाशिका वत्स मध्यमा परिकीर्तिंता ।  
अधमा प्रोच्यते नित्यं सप्तविंशतिसङ्ख्यये'ति । गौतमीयतत्रेऽपि  
'अष्टोत्तरशतमणिभिर्निर्भिर्ता या तु मालिका । राज्यं वित्तनुते  
नृणां देहान्ते मोक्षमाप्नुयादि'त्यलं प्रसक्तानुप्रसक्तया । तस्माद्वै-  
ष्णवसाम्प्रदायैकस्तुलसीकाष्टमालैव धार्या तदभावे धात्रीफलादि-  
सम्भवा । वैष्णवैकचिह्नत्वात् । जपेऽपि तस्या एव प्रशस्ततरत्वाच्च ।  
न च रुद्राक्षादिसम्भवेति निश्चयः ।

इति नानानिवन्धानां वैष्णवाचरितस्य च ।

दर्शनादतिनिष्कृष्टं तुलसीकाष्टधारणम् ॥ १ ॥

इति श्रीमद्भृत्युभाचार्यमतवर्तिश्रीमद्भृत्युभनन्दनचरणैकतान-  
श्रीपीताम्बवरतनुजपुरुषोत्तमविरचितः सप्तदशस्तुल-  
सीमालाधारणवादः संपूर्णतामफाणीत् ॥

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः ।

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्गालायां  
भद्रश्रीरामकृष्णविरचितः  
शुद्धाद्वैतपरिष्कारः ।

शुद्धाद्वैतप्रचारेण मायावादनिवर्तकान् ।  
श्रीमदाचार्यचरणान्प्रणमामि पुनः पुनः ॥ १ ॥

अथ शुद्धाद्वैतस्य किं लक्षणमिति चेत् । इतरसम्बन्धानवच्छिन्नकार्यकारणादिरूपद्वित्वप्रकारकज्ञानप्रतियोगिताकाऽभाववत्त्वमिति गृहाण । अत्र हि<sup>३</sup> द्वित्वप्रकारकज्ञानप्रतियोगिताकाऽभाववत्त्वमित्यनेनैवेतरसम्बन्धानवच्छिन्नत्वप्रतीतेरनवच्छिन्नाऽन्तविशेषणस्य किं प्रयोजनमिति चेत् । सत्यम् । कार्यकारणादिद्वित्वप्रकारकपदार्थस्य मायिकत्वाऽभावाय तद्विशेषणम् । शंकराचार्याणां मते मायाऽविद्योपाध्यवच्छिन्नेश्वरजीवादिरूपकारणकार्ययोरशुद्धत्वात् । अन्यथा तेषां मते कार्यकारणयोः शुद्धत्वे द्वैताऽपत्तिः । अत एव स्वरूपलक्षणे सत्यादिपदलक्ष्यमेव ब्रह्म । सर्वत्रैव हि वाक्यार्थो लक्ष्य एवेति च स्थित इत्युक्तेः ।

तत्राऽपि वदामः । लक्षणायाः शक्यसम्बन्धरूपत्वात्तस्य च द्विनिष्ठत्वाद्वल्लभणि सत्त्वेन वान्ताशित्वाऽपातः । अथ च सम्ब-

१ विचारेणेति खपाठः । २ अभावलमिति खपाठः । ३ हीति नास्ति खे ।

न्धस्याऽपि मायिकत्वमिति चेत् । लक्ष्यत्वरूपधर्मवत्त्वेन दोषस्त-  
दवस्थः । लक्ष्यत्वमपि तथैव मायिकं चेत् । भद्रं लक्षणावैयर्थ्यम् ।  
किं च । लक्ष्यस्य तीरस्याऽगङ्गात्ववत्सत्यादिलक्ष्यस्याऽसत्यत्वादि-  
त्वापातः । उपाधिवादस्य च श्रीमदाचार्यचरणादिभिः खण्डतत्वा-  
न्नेह तन्यते ।

अथ च, सम्भवव्यभिचाराभ्यां स्याद्विशेषणमर्थवदिति  
न्यायेन विशेषणस्येतरभेदकत्वेन मायासम्बन्धराहित्याभावादेव  
व्यावर्त्याऽभावादपार्थमिदं विशेषणमिति चेत् । न । दत्तोत्तरत्वात् ।  
बोधाय निरूपणीयत्वेनेतरमतजन्यज्ञानस्य निरसनीयत्वात् ।

किञ्च । सन्ध्याधिकरणाऽनुरोधेन स्वामिकसृष्टेर्मायिकत्वेन तद्या-  
वृत्त्यर्थं वा तत् । स्वामसृष्टेरवास्तविकत्वेनाऽस्याः सृष्टेश्च वास्तवि-  
कत्वेन भेदो, 'वैधर्म्याच्च न स्वमादिवदि'ति सूत्रादिभिर्व्यासच-  
रणैरेव प्रतिपादितः । इतरसम्बन्धविशेषणं तु ब्रह्मणो धर्मधर्मिभा-  
वसम्बन्धावच्छिन्नतया । तस्यापि निरासे शङ्करमतप्रवेशवारणाय ।  
तहिं धर्मधर्मिभावसम्बन्धाऽङ्गीकारे द्वित्वप्रकारकज्ञौनप्रतियोगिता-  
काऽभावाऽभावादव्याप्तिरिति चेत् । धर्मधर्मिभावस्याऽभिन्नत्वस्य,  
'प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वादि'त्यादिसूत्रैर्निर्णीतत्वात् । 'परास्य श-  
क्तिरि'त्यादिष्वभेद एव पष्ठ्यङ्गीकारात् ।

एतेन भेदाऽभेदवादिनौ निम्बार्कभास्कराचार्यौ प्रत्युक्तौ । तत्रा-  
ऽस्यस्य वास्तविकभेदाऽभेदत्वेन मध्वाचार्यस्यैव भेदस्य वास्तविकतया  
द्विप्रकारकेत्यादिना निरस्तत्वात् । द्वितीयस्य त्वौपाधिकभेदाभेदेन भेद-

स्यौपाधिकत्वेनेतरसम्बन्धेनेत्यादिना व्यावर्तितत्वात् । तर्हि अवच्छिन्नान्तमेव तदिति चेत् । शङ्करमताऽपत्तिः । अतः कार्यादीति ।

तर्हि रामानुजाचार्यमतेऽपि मायासम्बन्धाऽभाववत्कार्यकारणयोरद्वैततया तन्मतप्रवेश इति चेत् । शूणु । तन्मते हि चिदचिद्विशिष्टस्य सूक्ष्मस्य स्थूलस्य कारणस्य कार्यस्य च सत्त्वेन, स्वमते, 'आत्मैवेदमग्र आसी' दित्यादिश्रुत्याऽचितः कारणावस्थायां निषेधात् । केवलात्मनः कारणतया ततो वैलक्षण्यम् । कार्यावस्थायामपि तेषां मते परस्परभेदस्य वास्तविकत्वेन स्वमतेऽभेदस्य वास्तविकत्वेनाऽपि वैलक्षण्यम् । न च घटपटादीनामभेदो न सम्भवतीति वाच्यम् । एवेषां ब्रह्मोपादानस्यैकत्वेन तस्यैवाऽवस्थान्तरत्वेन चाऽभेदात् । यथा सुप्त उत्थित उपविष्टे च पुरुषेऽवस्थाभेदेऽपि न पुरुषभेदः ।

किञ्चेतरसम्बन्धाऽनवच्छिन्नत्वेनाऽचितो, वास्तविकभिन्नचितश्च निरासेन न तत्रातिव्याप्तिः ।

किञ्च विशिष्टाद्वैतमित्यस्य विशेषणविशिष्टत्वेन विशेषणस्य चेतरव्यावर्तकत्वेन सम्भवोऽपेक्षितोऽत्र व्यावर्त्याभावतया वैशिष्ट्यकथनं नोपपद्यत इति । एतेन शैवोऽपि दत्तोत्तरः ।

भिक्षुस्त्वविभागद्वैतवादमवलम्ब्यौपाधिककर्तृत्वादिकमङ्गीचकार ।

१ तत्रापि व्याप्तिरिति खपाठः । एवमशुद्धा अपि पाठा अस्माभिष्टिप्पण्यां धृता इति मास्मभूदाश्र्वयं पश्यताम् । यतो हि पुस्तकानामशुद्धतमतया शोधने कियान्प्रयासस्तथापि पुस्तकसंग्रहवन्तः शोधनाय न ददतीति दर्शनाय काचित्कोऽयमाऽम्बरः । पुस्तकमेकमेवाऽस्य सम्प्राप्तम् । तदपि च सर्वत्राऽशुद्धम् ।  
२ विशिष्टाद्वैतवादिरामानुजमतस्य चौरल्वात् ।

तदपीतरसम्बन्धानवच्छिन्नाऽभावत्वेन निरस्तम् । द्वित्वप्रकारकाद्य-  
भावत्वाऽन्तेन मध्वाचार्यमतस्य निरासः । लीलास्थभावस्य वाधाभा-  
वाय कार्यकारणादिरूपमिति ज्ञानस्य विशेषणम् । द्वित्वप्रकारक-  
प्रतियोगिताकाभावस्य मायावादमतेऽपीष्टत्वात्तन्निवारणाय ज्ञानस्येति  
प्रतियोगिनि विशेषणमिति सुष्टु ।

अत्र शुद्धाद्वैतपूर्वे कोऽसौ समाप्त इति चेत् । शुद्धं च तद-  
द्वैतं चेति कर्मधारयः । अत्रेतरसम्बन्धाऽनवच्छिन्नत्वे सतीत्येवं  
योज्यम् । उक्तलक्षणं तु शुद्धयोः कार्यकारणयोरिति षष्ठीतत्पुरुषपक्षे  
बोध्यम् ।

अत्र नरसिंहतापिन्यां योनित्वं ब्रह्मणः समर्थयित्वा, ‘सर्वं  
सर्वसयं सर्वे जीवाः सर्वमयाः सर्वाऽवस्थासु तथाऽप्यल्पा’  
इत्याद्युक्त्वा, ‘सन्मात्रो नित्यः शुद्धो बुद्धः सत्यो मुक्तो निर-  
ज्ञनो विभुरद्वय आनन्दः परः प्रत्यगेकरसः प्रमाणेरेतैरवग-  
म्यते’ इति वाक्यं पठितम् । अग्रे च, ‘सर्वमत एव शुद्धोऽबा-  
ध्यस्वरूपः सुखरूप आत्मे’ति निरूपितम् । ‘सर्वं खलिवदं ब्रह्मे’  
त्यादिश्रुतिषु शुद्धाद्वैतं स्पष्टमेव प्रतीयत इति बोध्यम् । विस्तरस्तु  
मत्कृतशुद्धाद्वैतमार्तण्डप्रकाशे बोध्यः ।

श्रीमद्विरिधराधीशपादाम्बुजपरागभृत् ।

व्यलिखद्रामकृष्णोऽसौ शुद्धाद्वैतपरिष्कृतिम् ॥ १ ॥

इति श्रीरामकृष्णभृविरचिता शुद्धाद्वैतपरिष्कृतिः समाप्ता ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

पुष्टिमार्गसिद्धान्तवाङ्मालायां  
श्रीमत्पुरुषोक्तमविरचित  
उपदेशविषयशङ्कानिरासवादः ।

यथाधिकारं शरणभक्तिमार्गोपदेशतः ।  
य उद्धार सर्वास्तं वन्दे श्रीवल्लभं प्रभुम् ॥

ननु सर्वपदं त्रैवर्णिकभिन्नपरत्वेनात्र व्याख्यातव्यम् । यतः  
'सर्वे शक्ता द्विजा जात्या न शैवा न च वैष्णवाः । यस्मा-  
दुपासते नित्यं गायत्रीं वेदमातरमि'ति विश्वामित्रवाक्ये सर्वेषां  
द्विजानां जात्या शक्तत्वकथनात्रैवर्णिकानां शक्तत्वं साहजिकम् ।  
शैवत्ववैष्णवत्वादिकं तु पारिभाषिकत्वात्कृत्रिमम् । गायत्र्युपदे-  
शापेक्षयाऽन्यस्य जघन्यत्वात् ।

किञ्च द्विजातीनां कर्मार्थत्वात्कर्मणां च श्रौतसार्तमेदेन द्वैवि-  
ध्यादन्येषां चेतो जघन्यत्वाच्छ्रौतसार्तकर्माधिकारस्य गायत्र्युपदेशा-  
देव सिद्धावुपदेशान्तरस्याऽनर्थकत्वात् । न च 'तद्विज्ञानार्थं स  
गुरुमेवाभिगच्छेत्समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठुमि'त्यादिश्रु-  
तिभि 'स्तस्माद्गुरुं प्रपद्येत जिज्ञासुः श्रेय उत्तमम् । शब्दे  
परे च निष्णातं ब्रह्मण्युपशमाश्रयमि'त्यादिश्रीभैगवतवाक्यैश्च

गुरुपसत्तिवोधनाद्विज्ञानार्थमेव च तदुपसत्तेरुपदेशस्य तदेव प्रयो-  
जनमिति नानर्थकत्वमिति वाच्यम् । एवमपि तदतिरिक्तोपदे-  
शानर्थक्यस्य दुर्वारत्वात् । ब्रह्मण औपनिषदत्वात् ।

अथ 'अदीक्षितस्य वामोरु कृतं सर्वमनर्थकम् । पशुयोनि-  
मवास्तोति दीक्षाहीनो नरो मृतः । विना श्रीवैष्णवीं दीक्षां  
प्रसादं सद्गुरोर्विना । विना श्रीवैष्णवं धर्मं कर्थं भागवतो  
भवेदि'त्यादिपाद्मोत्तरखण्डीयवाक्येभ्यस्तस्यावश्यकत्वं विभाव्यते ।  
तदापि श्रीवैष्णव्या दीक्षायास्तथात्वमस्तु । न त्वन्यस्या अपि ।  
अवाचनिकत्वात् । न च 'कृते श्रुत्युक्तमार्गः स्यात्रेतायां स्मृ-  
तिभावितः । द्वापरे तु पुराणोक्तः कलावागमसम्भवः ।  
अशुद्धाः शूद्रकल्पा हि ब्राह्मणाः कलिसम्भवाः । तेषामाग-  
ममार्गीं स्याच्छुद्धिर्न श्रौतवर्त्मना । अभावे वेदमन्त्राणां पञ्च-  
रात्रोदितो विधिः । वैदिकी तात्रिकी दीक्षा द्विविधापि हि  
सिद्धिदे'ति विष्णुयामलवाक्यात्तात्रिक्यास्तथात्वं शंक्यम् । एतस्या-  
वैदिकपरत्वात् । अभावे वेदमन्त्राणामिति कथनात् । इदानीं  
च कलेरारम्भाद्वेदादिसत्त्वे तस्याप्रयोजकत्वात् । अत एव कौर्म-  
यामलादीनां मोहकत्वमुक्तम् । तथाहि-पूर्वभागे द्वादशाध्याये  
हिमाचलं प्रति देवीवाक्ये । 'न च वेदादते किञ्चिच्छास्त्रं  
ब्रह्माभिधायकम् । यानि शास्त्राणि दृश्यन्ते युगेऽस्मिन्विधि-  
धानि तु । श्रुतिस्मृतिविरुद्धानि तेषां निष्ठा हि तामसी ।  
कापालं पाञ्चरात्रं च यामलं वाममार्गजम् । एवंविधानि  
चान्यानि मोहनार्थानि तानि तु । ये कुशास्त्राभियोगेन मो-  
हयन्तीव मानवान् । मया सृष्टानि शास्त्राणि मोहायैषां

भवान्तर' इति । तुथा तत्रैव षोडशाध्याये देवदारुवनस्थानां गौतमशस्त्रानां मुनीनां प्रसङ्गे शिवं प्रति नारायणवाक्यम् । 'न वेदवाह्ये पुरुषे पुण्यलेशोऽपि शंकर । संगच्छति महादेव धर्मो वेदाद्विनिर्वभौ । तथापि भक्तवात्सल्याद्रक्षितव्या महेश्वर । अस्माभिः सर्वे एवैते गन्तारो नरकानपि । तस्माद्वै वेदवाह्यानां रक्षणार्थाय पापिनाम् । विमोहनानि शास्त्राणि करिष्यावो वृषध्वज । एवं सम्बोधितो रुद्रो माधवेनासुरारिणा । चकार मोहशास्त्राणि केशवोऽपि शिवेरितः । कापालं लाङ्गलं वामभैरवीं पूर्वपञ्चिमाम् । पाञ्चरात्रं पाशुपतं तथाऽन्यानि सहस्रश' इति ।

यदि च वाममार्गव्यतिरिक्ततन्त्राणामदुष्टत्वं विभाव्यते । तदापि दीक्षायाः सार्थकत्वमस्तु । एवं सत्युपदेशानर्थक्यं तु दुर्वारमेव । दीक्षापदात् 'मन्त्रमार्गानुसारेण साक्षात्कृत्वेष्टदेवताम् । गुरुश्चेद्वोधयेच्छिष्यं मन्त्रदीक्षेति सोच्यत' इति तत्रै तल्लक्षणात् । न चोपदेशे मन्त्रमार्गानुसारित्वम् । 'नराणां स्वल्पवित्तानां कुर्याद्वित्तानुसारतः । महामण्डपयोगेन वित्तार्थानां तथा भवेत् । वित्तलाभाद्विमुक्तस्य स्वल्पवित्तस्य देहिनः । संसारभयभीतस्य विष्णुभक्तस्य तत्त्वतः । अग्नावाज्यान्वितैर्वैजैः सतिलैः केवलैस्तु वा । द्रव्यहीनस्य कुर्वीत वचसानुग्रहं गुरुरिति नारदपञ्चरात्रे विज्ञानोपनिषत्संहितायाः षोडशे पटले दीक्षात्रैविध्यमुपक्रम्य मन्त्रमार्गानुसारस्वरूपकथनात् । 'ब्राह्मणान्क्षत्रियान्वैश्यान्

१ तथेति कपुस्तके नास्ति । २ तथा कालाभिति कपुस्तकम् । ३ वेति कपाठः । ४ मार्गमध्येति कपाठः ।

न्सच्छद्रान्सत्त्वियोऽपि वा । विष्णुभक्तिरतान्साधून्दीक्षयेद्विधिना गुरुः । गुरुः परीक्षयेच्छिष्यं संवत्सरमतन्द्रितः । नियमान्विहितान्वज्याऽश्रावयेच्च चतुःशतमि'त्यादिविष्णुयामलेऽपि कथनाच्च । उपदेशस्य त्वितो वैलक्षण्यं स्फुटमेव । 'चन्द्रसूर्यग्रहे तीर्थे सिद्धक्षेत्रे शिवालये । मन्त्रमात्रप्रकथनमुपदेशः स केश्यत इति रामार्चनचन्द्रिकायां रुद्रयामलवचनात् ।

अथ यथाकथंचिदुपदेशसार्थक्यं विभाव्यते, तदाप्यवैदिकान्प्रत्यक्षु । अतः शिष्टान्प्रतिं गायत्र्याधतिरिक्तं उपदेशः सर्वथानोचित एवेति प्राप्ते-उच्यते ।

येन शाक्तत्वस्य साहजिकत्वं ब्रूषे सा जातिः किं सामैन्यभेदरूपा भवतोऽभिमता । उत देहसम्भवरूपा । किं वाऽतिशयरूपा । नाऽद्या । पुंसो म्लेच्छादिभावे तस्या व्यक्तिपरित्यागाज्ञातित्वस्य वक्तुमशक्यत्वात् । परित्यागाऽनङ्गीकारे म्लेच्छत्वेन सांकर्यान्नियतव्यंजकाभावाच्च । नाऽपि धर्मान्तरमुपाधिरूपम् । जातिपदस्य विरोधात् । न द्वितीया । उत्तरार्धस्य, 'जन्मना जायते शूद्र' इत्यादिवाक्यानां च विरोधापातात् । तृतीया चेत्, तथा सति न शाक्तत्वस्य साहजिकत्वम् । संस्कारोत्तरभावित्वात् । उत्तरार्ध उपासनोक्तेश्च । एवं सति वाक्यान्तरे 'जन्मना जायते शूद्र' इति प्रथमं शूद्रत्वस्योक्तत्वाच्छैवाद्युपदेशैस्तदनपायात्सार्तकर्माद्यधिकाररूपद्विजत्वसम्पादको गायत्र्युपदेशस्तत उत्तम इत्येवं स्तुत्वोत्तरार्थं

१ तथेत्यधिकः कपुस्तके । २ स काम्यत इति कपाठः । ३ शिष्यानिति कपाठः । ४ प्रामाण्येति कपाठः । ५ इत्यादिवाक्यविरोधादिति खपाठः ।

तदेवं हृषीक्रियते । तावता स्मार्तकर्माधिकारसम्पादकत्वमस्य सिद्ध्यति, न तु वैष्णवत्वादीनां जघन्यत्वमेष्टि । नहिनिन्दान्यायात् ।

किंच । पारिभाषिकत्वं तदा भवति यदा स धर्मस्तत्रासन्नपि किञ्चित्कार्यकरणार्थं वचनादारोप्यते । यथा, आदित्योदयमात्रव्यापिन्यास्तिथेः पूर्णत्वम् । नहि वैष्णवत्वादिकं तथा । उपदेशादिनात्तिसङ्क्षेपः । अन्यथा द्विजत्वस्याऽपि पारिभाषिकत्वापत्तेः । अतः स्वर्गादिसम्पादकज्योतिष्ठोमार्थं सौमिकदीक्षावन्मोक्षाद्यर्थकनिवृत्तिधर्मार्थं वैष्णवाद्युपदेशस्ततोऽधिक एव ।

वस्तुतस्त्वस्मिन्वाक्ये वेदमातृपदाद्वायत्रीप्रतिपाद्यब्रह्माऽनभिज्ञस्यैव शाक्तत्वमत्र सिद्ध्यति, न तु ज्योतिश्चरणाधिकरणोक्तरीत्या जन्माद्यस्य यतोऽन्वयादितिवाक्योक्तरीत्या वा प्रतिपाद्यब्रह्मस्वरूपाभिज्ञस्य । अतैस्तथा तदुपासनेऽपि न शाक्तत्वमिति न किञ्चिदेतत् । न चौपनिषदोपदेशेन गतार्थत्वं शङ्क्यम् । इदानीं तदनधिकारात् । निर्वेदाद्यभावादाहारशुद्ध्यभावाच्च । यथाकथंचित्तत्सम्भवेऽपि ज्ञानस्य विलम्बेन साधकत्वात् । ‘वेदान्तविज्ञाने’ति श्रुत्या तथानिर्णयात् ।

नाऽपि श्रीवैष्णव्या दीक्षया । तस्या अपि प्रावाहिकभक्तावेवान्तःपातात् । मोक्षफलकत्वेन तथानिर्णयात् । नाऽपि तात्रिक्या । उपासनामार्गीयत्वात् । न चौपासनैव भक्तिरिति वाच्यम् । रूपभेदफलभेदकाण्डभेदधर्मभेदस्तस्या भक्तिभिन्नत्वस्य भक्तिहंसे निपुणतरमुपपादितत्वात् । अतः स्वतन्त्रभक्तीच्छूनां स्वतन्त्रभक्तानुसारे ।

१ तदेव हेतुनेति कपाठः । २ मस्तीति खपाठः । ३ तस्य तथेति कपाठः ।

रिणां च साधनभक्तौ फलमुखाधिकारसम्पादकत्वाद्भक्तिमार्गीयोपदेशः सर्वान्प्रित्यावश्यकः । ‘देवोऽसुरो मनुष्यो वा यक्षो गन्धर्व एव वा । भजन्मुकुन्दचरणं स्वस्तिमान्स्याद्यथा वयमि’<sup>१</sup> ति सप्तमे प्रहादवाक्ये स्वरूपयोग्यत्वस्य सर्वत्र तु ल्यत्वात्फलमुखाधिकारस्य तदर्थिनामपेक्षणात् । अत एव शुकवसिष्ठादीनां परीक्षिदुपवर्हणाद्युपदेष्टत्वं श्रीभागवतब्रह्मवैवर्तादिषु युज्यते ।

न च ‘भक्त्या मामभिजानाती’<sup>२</sup> ति वाक्याद्भक्तेज्ञनं एवोपक्षयादुपनिषच्छ्रवणेनैव ज्ञानसिद्धौ भक्तेरनावश्यकत्वात्तदर्थमुपदेशादिप्रयासोऽपर्याप्तिः इति वाच्यम् । उपनिषच्छ्रवणमात्रेण ज्ञानाऽनुदयात् । प्रत्यक्षबाधात् । मननादिविधिवैयर्थ्याऽपाताच्च । अतोऽधिकारिविशेषस्य तत्राऽपि मृग्यत्वेन मन्दमध्यमाङ्गज्ञानाधिकारिणः प्रत्यपि भक्तेरावश्यकत्वात्तदर्थमुपदेशो नाऽपार्थः ।

वस्तुतस्तु ‘निर्विण्णानां ज्ञानयोगः कर्मयोगस्तु कामिनाम् । न निर्विणो नातिसक्तो भक्तियोगोऽस्य सिद्धिद्’ इत्येकादशे भगवताऽधिकारिभेदेन साधनभेदनिरूपणात्पृथक्फलसाधकत्वमिति न भक्तेज्ञनोपक्षीणत्वम् । ‘यो मद्भक्तः स मे प्रिय’ इति भगवत्प्रियत्वसम्पादकत्वाच्च । ‘तपस्विभ्योऽधिको योगी’<sup>३</sup> ति वाक्यसन्दर्भे भक्तस्य सर्वोत्कर्षमुखेन ज्ञानाऽपेक्षयापि भक्तयुत्कर्षबोधनाच्च ।

न च ‘ज्ञानी त्वात्मैव मे मतमि’<sup>४</sup> ति वाक्याज्ञानिन उत्कर्षः शङ्क्यः । ‘नैवात्मा च यथा भवानि’<sup>५</sup> त्येकादश उद्धवं प्रति,

१ अयथार्थ इति खपुस्तकम् । २ श्रवणेनेति कपुस्तकम् । ३ अधिकारेति खपुस्तकम् ।

‘नाऽहमात्मानमाशास’ इति नवमे दुर्वाससं प्रति च भगवद्वाक्यस्य विरोधात् । ‘भक्त्या मामभिजानाती’त्येतत्तु फलात्मकज्ञानपरम् ‘समासेनैव कौन्तेये’ति वाक्यसन्दर्भे ज्ञाननिष्ठाकथनेन ब्रह्मभावानन्तरं भक्तिलाभकथनाच्च । तज्जन्यस्य ज्ञानस्याऽपि नान्तरीयकत्वेन तदभिन्नत्वात् । भक्तेरपि पर्यवसानदशायां फलत्वमेव । ‘सालोक्यसार्थिसामीप्यसारुप्यैकत्वमप्युत’ । दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः । स एव भक्तियोगारूप्य आत्यन्तिक उदाहृत’ इति तल्लक्षणात् ।

न च भक्तेरश्रौतत्वान्वैर्बल्यं शङ्खम् । माहात्म्यज्ञानार्थं सृष्टादिवाक्यानि सुदृढस्त्वेहार्थमात्मवाक्यानि च वदन्त्याः श्रुतेर्माहात्म्यज्ञानपूर्वकसुदृढस्त्वेहस्त्रूपिकायां भक्तावेव तात्पर्यात् । तदर्थमेव च कर्मादीनां निरूपणात् । ‘भगवान्ब्रह्म कात्स्येन त्रिरन्वीक्ष्य मनीषया । तदध्यवस्थत्कूटस्थो रतिरात्मन्यतो भवेदि’ति द्वितीयस्कन्धवाक्यादित्युपपादितं तत्त्वदीपे । अतो भक्तेरावश्यकत्वात्तदधिकारसम्पादक उपदेशः शिष्टानां वैदिकसुरूप्यानामत्यावश्यक इति सिद्धम् । ‘मत्रोपदेशमात्रेण नरा मुक्ताश्च भारत । पूर्वेश्च कोटिपुरुषैः परैः सार्धं हरेरहो । कोटिजन्मार्जितात्पापान्मंत्रग्रहणमात्रतः । मुक्ताः शुद्ध्यन्ति यत्पूर्वं कर्म निर्मूलयन्ति च । पुत्रान्दारांश्च शिष्यांश्च सेवकान्बान्धवांस्तथा । यो दर्शयति सन्मार्गं सद्गतिस्तद्वेद्गुरुवम् । यो दर्शयत्यसन्मार्गं शिष्ये विश्वासिते गुरुः । कुम्भीपाके स्थितिस्तस्य यावच्चन्द्रदिवाकरा’विति ब्रह्मखण्डाष्टमाध्याये ब्रह्माणं प्रति नारदवाक्य उपदेशमात्रेण सद्गतिकथनाद्विमार्गोपदेशो दुर्गतिकथनाच्च । चतुर्थस्कन्धद्वादशा-

ध्याये 'ज्ञानमज्ञाततत्त्वाय यो दद्यात्सत्पथे स्थितः । कृपालो-  
दीननाथस्य देवास्तस्यानुगृह्णत्' इति वाक्याचापि तथा ।

किञ्च । विज्ञानोपनिषत्संहितायां यथोक्तप्रकारेण दीक्षाकरणे  
शिष्येण गुरवे स्वीयधनाद्वै तुरीयांशो वा सर्वथार्पणीय इत्युक्त्वा  
तदकरणे दोषो दर्शितः । तदिदानीन्तनानां शिष्याणां लुभ्यत्वाद्गुरुणा  
तथोक्तौ तस्यापि लुभ्यत्वसम्भावनया हेयतापत्तेश्च तदशक्यमत  
उपदेश एव दोषाऽजनकत्वादुचित इति । एतेनैव<sup>३</sup> श्रीवैष्णव्या  
एव दीक्षाया आवश्यकत्वमित्यपास्तम् । ब्रह्मवैवर्ते रासेश्वरमन्त्रस्याग्रे  
नारदायोपदेश्यमाणस्य प्रस्तावेन तदभावाच्च । अतस्तेषु तेषु पुरा-  
णेषु तत्त्वन्मन्त्रोपदेशकथनात्तदुक्तभक्तौ फलमुखाधिकाराय च तदु-  
पदेश आवश्यक इति सिद्धम् । एतेनैव 'वैष्णवं हि समुद्दिश्य  
एकादश्यादि कथ्यते । ब्रह्म नानापुराणेषु जपपूजादिकर्मसु ।  
न चात्राधिकृता यूयं दीक्षाभावादवैष्णवाः । अदीक्षितो  
वैष्णवश्च कथ्यते भवतां नये । अकृताधानकर्मापि आहिता-  
ग्निर्निंगद्यतामि'त्यादिरूपो दुर्जनप्रलापोऽपि परिहृतो वोध्यः ।

न चैवं सति सर्वेषां मन्त्राणां तौल्याच्छ्रीकृष्णमन्त्रोऽपि  
वैष्णवेन मन्त्रान्तरेण विकल्प्यतामिति वाच्यम् । 'गाणपत्येषु  
शैवेषु तथा शक्तेषु सुत्रतः । सर्वेषु मन्त्रवर्गेषु वैष्णवं श्रेष्ठमु-  
च्यते । वैष्णवेषु च मन्त्रेषु कृष्णमन्त्राः फलाधिका' इति गौत-  
मीयतन्त्रप्रथमाध्यायवाक्येन फलेप्सूनां त एवाऽवश्यकाः । अस्तु  
वा तत्तदधिकारिभेदाद्विकल्पः । तथापि कृष्णमन्त्राणामुत्कर्षस्तु न

१ ज्ञानविज्ञानेति खपुस्तकम् । २ दोषः प्रदर्शितं इति खपुस्तकम् । ३ एते-  
नाऽपीति कपुस्तकम् । ४ सर्वेष्विति कपुस्तकम् ।

क्षुद्यते । इदमप्युपासनामार्गविचारेणोक्तम् । भक्तिमार्गविचारे तु शरणोपदेश आत्मनिवेदनोपदेश एव च यथाधिकारमावश्यकः । न तु मन्त्रादीनाम् । भगवता भक्त्युपायोपदेशोऽधिकारिविशेषणत्वेन तयोरेवोक्तत्वात् । तथा हि एकादश एकादशाध्याये पूर्वं ज्ञानमार्गमुपसंहृत्य तत्राऽशक्तौ तत्फलाय भक्तिं वदिष्यता भगवता 'यद्यनीशो धारयितुं मनो ब्रह्मणि निश्चलम् । मयि सर्वाणि कर्माणि निरपेक्षः समाचरे' दिति फलापेक्षारहितस्य स्वस्मिन्कर्मार्पणं भक्त्यर्थमुपदिश्य, तत्कथं कार्यमित्यपेक्षायां 'श्रद्धालुम्रे कथाः शृण्वन्सुभद्रा लोकपावनीः । गायन्ननुस्मरन्कर्म जन्म चाभिनयन्मुहुः । मदर्थे धर्मकर्मार्थानाचरन्मदपाश्रयः । लभते निश्चलां भक्तिं मद्युद्धव सनातनं' इति द्वाभ्यां प्रकारानुवादात्स्वाश्रितस्य स्वकथनश्रवणस्वजन्मकर्मगानसरणतदभिनयनपूर्वकं धर्मकामार्थां आचरणीया इति तत्प्रकार उक्तः । तत्राऽपाश्रयपदेन शरणगमनमेवाऽधिकारिविशेषणत्वेनोक्तम् । शरणपदं च रक्षितरि रूढम् । 'शरणं गृहरक्षित्रोरि' ति कोशात् । तथा च सर्वतो भगवानेव रक्षक इत्यनुसन्धानमेव शरणगमनमिति ।

वक्ता चात्र स्वयमेवेति मच्छब्देनैव श्रीकृष्णनामनि प्राप्ते श्रीकृष्णः शरणं ममेत्येवानुसन्धानाऽऽकारः सिद्धं इति तस्यैवोपदेशः सिद्ध्यति । अत एव वाक्यान्तरे 'तसात्त्वमुद्धवोत्सृज्य नोदनां प्रतिनोदनाम् । प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च श्रोतव्यं श्रुतमेव च । मामेकमेव शरणमात्मानं सर्वदेहिनाम् । याहि सर्वात्मभावेन यास्यसे ह्यकुतोभयमि' ति शरणपदमुक्तम् । गीतायामपि 'मां हि पार्थ व्यपाश्रित्ये' ति, 'मामेकं शरणं व्रजे' त्यु-

क्तम् । उपदेशावसर उभयत्राऽपि स्वस्य प्रत्यक्षत्वादुपदेशस्यापि तथात्वान्मामित्यस्य मध्यमपुरुषस्य च प्रयोग इति परोक्षदशायां पूर्वोक्त एवकारः । न तावता शब्दस्य कस्याऽपि लौकिकत्वं ऊहात्मस्तुतमित्यर्थः । ‘पैदपदैकदेशादिप्रक्षेप ऊह’ इति हि जैमिनी-यतन्त्रे तल्लक्षणम् । स च स्वयममन्त्रोऽपि स्वैर्घटितवाक्यस्य मन्त्रत्वनिर्वाहक एव, न तु विघटकः । अन्यथा ‘सूर्याय जुष्टं निर्वपामी’त्यादावपि तथात्वापत्तेः । श्रुतावग्नय इत्यपि पाठात् । न च शरण एवोपदेष्टव्ये श्रीमन्मुकुन्दचरणैः, ‘सदा शरणमहं ग्रपद्य’ इति ‘शरणागतगोपाल’ इत्यष्टादशार्णाऽष्टार्णयोरन्यतरः कुतो वा नाटत इति शङ्क्यम् । उपासनामार्गीयत्वादित्युक्तम् ।

ननु तदादरे को दोष इति चेत् । अत्रोक्तस्य फलस्याऽभाव एवेति ब्रूमः । अत एव जैनदयाया अनादरोऽपि युज्यते । अन्यथा ‘ब्रह्मचर्यमहिंसां चापरिग्रहं च सत्यं च यत्नेन संरक्षेदि’ति श्रुतिच्छायायास्तत्रापि शक्यवचनत्वाच्चस्या अपि उपादेयत्वापत्तिः । अत एव माधवाचार्यैः स्मृतिपाद उक्तं ‘शाकयोक्ताऽहिंसनं धर्मो न वा धर्मः श्रुतत्वतः । न धर्मो न हि पूर्तं स्याद्गोक्षीरं धृततौ भृतमि’ति ।

किंच । श्रुतिविचारेऽपि गोपालपूर्वतापनीये ‘यो ब्रह्माणं विदधाति पूर्वं यो विद्यास्तस्मै गोपयति कृष्णः । यस्तं देवमात्मवृत्तिप्रकाशं मुमुक्षुवै शरणमनुब्रजेदि’ति शरणगमनं विहितम् । आरम्भे च ‘श्रीकृष्णो वै परमदैवतमि’ति श्रावितम् । एवं

१ तस्येति कपुस्तकम् । २ पदैकदेशादप्रक्षेप इति कपुस्तकम् । ३ स्वप-ठितेल्यादि कपुस्तकम् । ४ यूथसिति खपुस्तकम् ।

सति तदनुसन्धाने प्रथमान्तश्रीकृष्णपदोपस्थितौ भावनायां शरणपदस्यापि विशेषणतया प्रथमान्तसामानाधिकरण्येनैवोपस्थितौ स्ववाचकपदस्य षष्ठ्यन्तस्यैवोपस्थितिः । श्रुत्यन्तरे 'मुमुक्षुवै शरणमहं प्रपद्य' इत्यहम्पदादसच्छब्दस्यैव चोपस्थितिरिति विभक्तिमात्रस्यैवार्थबलाद्विपरिणाम इति न कस्याप्यश्रौतत्वम् । न च मम्रेषु विपरिणामोऽनुचित इति शंक्यम् । नवमस्य प्रथमपादे ककारसंत्वधाने स्यादित्यधिकरणे 'अयं यजमान आयुराशास्त' इत्यादिरूपे फलप्रकाशके सूक्तवाकमन्त्रे 'सत्रिणामेते यजमाना आशासत' इत्यादिरूपस्य विभक्त्यन्तस्याऽङ्गीकारात्तस्य च विपरिणाम एव प्रवेशात्मतीयमानेऽर्थे तात्पर्यनिर्वाहाय पदैकदेशाऽन्यथात्वकल्पनस्यैव विपरिणामत्वान्न कोऽपि शंकालेशः ।

केचित्तु सहस्रनामादौ भीष्मवैशम्पायनाविवात्राऽपि सञ्जयं न्यस्य व्यासचरणानामेवर्षित्वमेभिसन्दधाना 'यत्र योगेश्वरः कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः । तत्र श्रीर्विजयो भूतिर्धुवा नीतिर्मतिर्ममे'ति वाक्यादुद्धारमाहुः । तथा हि—यत्र योगेऽन्वये, ईश्वरो मुख्यः कृष्णस्तत्र श्रीः । ब्रह्मवैवर्ते श्रीष्णजन्मखण्डद्विपंचाशदध्याये राधाकृष्णेत्युच्चारणप्रसङ्गे 'जगन्माता च प्रकृतिः पुरुषश्च जगतिपता । गरीयसी त्रिजगतां माता शतगुणैः पितुरि'त्यादिभिः श्रीनाम्नः पूर्वकथनस्योक्तत्वात्प्रथमान्तश्रीकृष्णपदोद्धारः । यत्र पार्थः, पातीति पा रक्षकोऽर्थेऽभिध्येयो यस्य तादृशो धनुर्धरः । धनुः धरो यस्याऽसौ धनुर्धरः शरः । स च शृणाते रक्षाकर्मणो ल्युडन्तस्यैव प्रसिद्धः । 'शरणं गृहरक्षित्रोरि'ति कोशात् ।

तथा च यत्र सः तत्र ममेति । एवं च यत्तदोर्नित्यसम्बन्धादु-  
भयत्र तत्रैत्यस्य प्राप्तौ मूलस्थं तत्रेति पदं विजयादिपदैरन्वेति ।  
तथा सति यत्र श्रीकृष्णः शरणं मम तत्र विजयो भूतिर्नीतिर्मति-  
र्धुवेति फलबोधनार्थत्वात् । अत्र विजयादिपदैरैहिकं, मतिपदेन  
ज्ञानं ध्रुवमुच्यते । भक्तिरभयं च पूर्वमेवोक्तम् । शरणागतौ पाप-  
मोचनं च सर्वधर्मान्परित्यज्यैत्यत्रैवोक्तम् । तथा 'नामां मुख्या-  
न्तरं नाम कृष्णाख्यं यत्परंतप । प्रायश्चित्तमशेषाणां पापानां  
मोचनं परमि'ति प्रायश्चित्तमयूखे स्कान्दप्रभासखण्डीये भगव-  
द्वाक्ये नाममात्रस्यापि तथात्वमुक्तम् ।

अतः सर्वफलदत्त्वमेतस्यैतदेवाभिसन्धायाभियुक्तैरुक्तम् ।

'किं मत्रैर्वहुभिर्विनश्वरफलैरायाससाध्यैर्मखैः

किञ्चिष्ठोपविधानमात्रविफलैः संसारदुःखावहैः ।

एकः सन्नपि सर्वमंत्रफलदो लोपादिदोषोज्जितः

श्रीकृष्णः शरणं ममेति परमो मत्रोऽयमष्टाक्षरः ॥'

इति । केचित्त्वेनं मन्त्रमिमं श्लोकं च नारदपंचरात्रोक्तमाहुः ।  
तदपि नास्माकं रोचते । आकृतितौत्ये स्वरूपभेदस्य, लोकवेदाधि-  
करणखण्डननिवन्धे विद्वन्मण्डने च 'बहूनि सन्ति नामानी'त्येत-  
द्वाक्यार्थविचारे भक्तिहंसे च प्रपञ्चितत्वेन भक्तिमार्गीयस्य ततो  
भिन्नताया एव युक्तत्वात् ।

किञ्च । शिष्टाचारविचारेऽप्ययमेवोपदेश आवश्यकः । 'तको-  
प्रतिष्ठः श्रुतयो विभिन्ना नैको मुनिर्यस्य वचः प्रमाणम् ।  
धर्मस्य तत्त्वं निहितं गुहायां महाजनो येन गतः स पन्था'

१ मोचकमिति कपुस्तकम् । २ त्वोमिति ब्रूम इत्यधिका खपुस्तके ।

इति भारत आजगरे युधिष्ठिरवाक्यात् । ‘साधूनां समयश्चापि  
ग्रमाणं वेदवद्वेदिति मिताक्षरादिसर्वनिबन्धलिखितम् । ब्रह्मा-  
ण्डवाक्ये कलौ तस्य विशेषतः प्रामाण्यबोधनात्म । अत एव प्रथ-  
मसुबोधिन्यां श्रीमदाचार्यचरणैः ‘दत्त्वाज्ञां च कृपावलोकनपदु-  
रि’ति, ‘वैश्वानराद्वाकपतेरि’ति स्वानुभवः स्वस्वरूपं चोत्तम् ।

ननु तादृशतदनुभवे तादृशस्वरूपत्वे च किं मानमिति चेत् ।  
आचार्यत्वमेवेति ब्रूमः । दृश्यन्ते हि सर्वेष्वेव प्रस्थानेषु प्रस्थान-  
प्रवर्तकानां स्वस्वानुभवबोधकानि वाक्यानि । तथाहि—माधवसम्प्र-  
दाये ‘विष्णोः पदे परमे मध्व उत्स’ इति श्रुतौ मध्वपदेन  
मध्वाचार्या व्याख्यातास्तथा मरुदवतारत्वं च तेषामुच्यते । जय-  
तीर्थश्च बलीवर्द आचार्याज्योत्पन्नो भाष्यव्याख्याता जात इति ।  
तथा रामानुजसम्प्रदाये रामानुजाचार्याः शेषावतारा इति । माया-  
वादिसम्प्रदायेऽपि व्यासशङ्करयोर्विचारस्तत्र गणेशस्य साक्षित्वम् ।  
तत्र गणेशेनोक्तो ‘व्यासो नारायणः साक्षाच्छङ्करः शङ्करः  
स्वयम् । तयोर्विवादे सम्प्राप्ते किङ्करः किं करोम्यहमि’ति  
श्लोकश्च प्रसिद्धः । गौडेषु कृष्णचैतन्या भगवदवतारत्वेन प्रसिद्धाः ।  
सौन्दर्यलहर्यां ‘तव स्तन्यं मन्ये धरणिधरकन्ये हृदयतः पयः-  
पारावारः परिवहति सारस्वत इव । दयावत्या दत्तं द्वुहिण-  
शिशुराखाद्य तव यत्कवीनां प्रौढानामजनि कमनीयः कवयि-  
ते’ति स्वानुभव उक्तः । अत आचार्यत्वादेव न तद्वाक्ये शङ्को-  
दयः । किन्तु वेदविरुद्धत्वे एवाप्रामाण्यम् । अतो मन्त्रलक्षणाधि-  
करणे शिष्टानां मन्त्र इति प्रसिद्धेरेव सिद्धान्तलक्षणत्वादानुपूर्व्या  
मन्त्रत्वमनयापि रीत्या निर्बाधम् ।

अथवा । अस्मिन्वाक्ये श्रीकृष्ण इति नामैव मन्त्रः । नाम्नो मन्त्रत्वं च सर्वशास्त्रप्रसिद्धम् । शेषस्तु शरणोपदेशः । अत एव नामदत्तं नामप्राप्तं नामधारीत्येव प्रसिद्धिरिति न कोऽपि शङ्कालेश इति दिक् । एवमेव ‘वैष्णवानां हरेरच्चा तपस्या च श्रुतौ श्रुता । वैष्णव त्वं गृहे तिष्ठ कुरु कृष्णपदार्चनम् । अन्तर्बाह्ये हरिर्यस्य तस्य किं तपसा सुत । नान्तर्बाह्ये हरिर्यस्य तस्य किं तपसा तथा । तपसा हरिराराध्यो नान्यः कश्चन विद्यते । यत्र तत्र कृतं कृष्णसेवनं परमं तप’ इति ब्रह्मवैवर्तब्रह्मखण्डीयैकादशाध्याये नारदं प्रति ब्रह्मवाक्यात् । ‘वत्से चतुर्षु वेदेषु धर्मेषु संकलेषु च । पुराणेष्वितिहासेषु पञ्चरात्रादिकेषु च । अन्येषु धर्मशास्त्रेषु वेदाङ्गेषु च सुव्रते । सर्वेषु सारभूतं च मंगलं कृष्णसेवन’मिति ब्रह्मवैवर्तप्रकृतिखण्डे सावित्रीं प्रति ब्रह्मवाक्याच्च कृष्णसेवनस्यैव परमतपस्त्वेन सर्वेषादिरूपत्वेन कथनात्तदेवावश्यकम् । तस्य च कायिकादिव्यापाररूपस्य ‘भज इत्येष वै धातुः सेवायां परिकीर्तिः । तस्मात्सेवा बुधैः प्रोक्ता भक्तिः स्त्रेहेन भूयसे’ति गारुडसमाप्तिदशास्थविष्णुभक्त्यध्यायवाक्याद्वक्तिरूपत्वेऽपि मुख्यताऽत्मसमर्पणमन्तरेण न भवति । एकादशीयैकोनविंशाध्याये ‘पुनश्च कथयिष्यामि मद्वक्त्तेः कारणं परमि’ति प्रेमभक्तिपरमकारणकथनं प्रतिज्ञाय ‘श्रद्धामृतकथायां मे’इत्यादिना श्रवणकीर्तनादीनुपदिशता भगवता समाप्तौ ‘एवं धर्मैर्मनुष्याणामुद्भवात्मनिवेदिनाम् । मयि संजायते भक्तिः कोऽन्योऽर्थो-

इत्यात्मनिवेदनस्याधिकाररूपताबोधनात्तदभावेन  
कृतस्याऽपि श्रवणादेसुखत्वस्याऽशक्यवचनत्वात् ।

एवं च तस्य नवमत्वं यत्प्रहादवाक्ये उक्तं तदपि संख्यापूर-  
णायैव न त्वन्तिमकक्षात्वाय । वन्दनदास्ययोः कक्षाव्यभिचाराच्च ।  
न । न हि श्रवणादिपञ्चकोत्तरमेव वन्दनादिकं कार्यमिति नियमः  
क्वापि सिद्धोऽस्ति । न च सख्यादेरुभयकृतिसापेक्षत्वेन भगवत्य-  
शक्यकरणत्वादविधेयत्वं शङ्खम् । सख्यस्य तद्विश्वासादिरूपत-  
याऽत्मनिवेदनस्य विक्रीतगवाश्चादिषु स्वत्वाऽभावानुसन्धानवहे-  
हादौ तथानुसन्धानरूपतायाः श्रीधरीये व्याख्यानेन तस्याऽशक्य-  
करणत्वाभावाद्विधेयत्वस्य सुखेन सम्भवादिति ।

किञ्च तथा गौतमीयतत्रे 'कृष्णेति व्यक्षरो मन्त्र' इति पात्रे ।  
'कृष्णेति वैष्णवं मन्त्रं श्रुत्वा मुक्तो भवेन्नर' इति । ब्रह्मवैवर्ते  
श्रीकृष्णजन्मखण्डे 'गृहाण मम मन्त्रं च कृष्ण इत्यक्षरद्वयम् ।  
सर्वेषामेव मन्त्राणां सारात्सारतरं परमि'ति वाक्यात् । ब्रह्मा-  
ण्डात्मरामायणे युद्धकाण्डे 'सकृदेव प्रपन्नाय तवासीति च  
याचते । अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद्वतं ममे'ति विभीषण-  
मुद्दिश्य सुग्रीवं प्रति रामवाक्यम् । सकृदेव प्रपन्नो यस्तवासीति  
च यो वदेत् । अभयं सर्वभूतेभ्यो दद्यादेतद्वतं हरेरिति गारुडे  
विष्णुभक्त्यध्यायवाक्ये चाऽभैयसाधकत्वकथनान्मन्त्रस्यापि । 'नष्टो  
मोह' इति वाक्ये 'अच्युते'ति सम्बोधनेन कृष्णनाम्न एव सरणा-

१ पङ्किद्वयात्मको अन्थः कपुस्तके नास्ति । २ अभयकत्वकथनादिति  
कपुस्तकम् ।

तत्स्तवास्मि स्थितो गतसन्देहो वचनं करिष्य ॥ इति वचनव्यक्त्या  
गीतास्थत्वात्पौराणत्वेन भक्तिमार्गीयत्वादुपासनामार्गीयतागन्धस्या-  
प्यभावात् ।

किञ्च । वृहदारण्यके मधुविद्यायां यथा 'अयमात्मा सर्वेषां  
भूतानामधिपतिः सर्वेषां भूतानां राजा तद्यथा रथनाभौ रथ-  
नेमौ चाराः समर्पिता एवमेवास्मिन्नात्मनि सर्वे प्राणाः सर्वे  
लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि सर्वे एवात्मानः समर्पिता'  
इति सर्वेषां समर्पितत्वमुपदिष्टम् । अत्र प्रथमं भूतपदं जडपरम् ।  
महाभूतेषु तथा प्रसिद्धत्वात् । श्रौते सर्वेषां जडानां पञ्चीकृतभू-  
तोपादेयत्वात् । द्वितीयं देहविशिष्टजीवपरम् । 'न हिंस्यात्सर्वा-  
भूतानी'त्यादौ तथाप्रयोगात् । तथासत्यत्र जडाधिपतित्वं जीव-  
राजत्वं च सिद्ध्यति । तत्र राजवाक्यं जीवेष्वनुग्रहबोधनाय । अन्य-  
थाऽधिपतिवाक्यादेव चारितार्थ्यादेतद्वैयर्थ्यपत्तेः । तद्यथेत्यादि-  
द्विष्टान्ते च प्राणाद्यात्मान्तानामुभयोरवध्योः संयुक्तत्वेन तद्विष्टव्य-  
त्वम् । तेनाऽयमुपदेश एतावदनुसन्धानार्थः । तेन प्राणाद्यात्मा-  
न्तेषु स्वीयत्वादिबुद्धिं त्यक्त्वा तदीयत्वतद्विष्टभ्यत्वबुद्धिः कर्तव्येति  
फलति । ईदृशबुद्धिकरणमेव चासच्छास्त्रे ब्रह्मसम्बन्धकरणमित्या-  
त्मनिवेदनमिति च व्यवहियते । एतस्य च गुरुणा श्रौत-  
त्वेनोपदेशे श्रौतत्वमागमोक्तत्वेनोपदेशे च तात्रिकत्वम् । 'एवं धर्म-  
मनुष्याणामि'त्यादिभगवदुक्तत्वेनोपदेशे भक्तिमार्गीयत्वमिति शास्त्रा-  
दिभेदात्फलभेद इति । एतेनैव 'कृष्ण तवासी'त्यस्य लौकिकत्वं

१ 'किञ्चेत्यारभ्य निरस्ता बोध्या इति अष्टादशपङ्क्त्यात्मको ग्रन्थः खपुस्तके  
नास्ति ।

वदन्तोऽतिभ्रान्ता अपि निरस्ता बोध्याः । इदम्<sup>१</sup>पि बहिर्मुखानां पर्यनुयोगनिरासायोक्तम् ।

वस्तुतस्तु साक्षाद्गवता श्रीगोवर्धनेश्वरेणैतौ मन्त्रावाचायेभ्य उपदिष्टाविति सिद्धान्तरहस्यवाक्यात्सम्प्रदायाच्चावसीयते । अत एव च सर्वेषामेवाधिकार इति । यत्तूत्सृष्ट्याद्यभावात्कर्थं मन्त्रत्वमित्युक्तं तदप्यसङ्गतम् । छन्दर्ष्यादिज्ञानस्य फलपौष्कर्यादिसाधकतया मन्त्रत्वज्ञानाय तदनुपयोगात् ।

केचित्तु शारदातिलकादौ लक्ष्मीमन्त्रादीनामृष्याद्यनुकत्या व्यभिचाराद्यथास्थितानामेव तेषां जपात्सिद्धिरित्याहुः ।

यदपि 'कृष्ण तवास्मी'त्यत्र दासादिपदसापेक्षत्वमुक्तं तदपि मौख्यम् । अत्राऽत्मन एव समर्थत्वेन तस्य चासीति क्रियाध्यवसिताऽहम्पदादेव प्राप्तेः शङ्काया एवानुदयात् । आत्मनिवेदनस्याश्रौतत्वं तु प्रागेव निरस्तम् । वाजसनेयिनां वृहदारण्यके 'इमे विदेहा अयमहमस्मी'ति जनककृतस्य गुरौ याज्ञवल्क्ये आत्मसमर्पणस्य श्रवणाद्गवति समर्पणस्याऽर्थादेव सिद्धेश्च ।

यत्तु देहः स्त्रीणां, धनं पुत्राणामतः परस्वत्वनिवेदनं कर्थं कार्यमिति लौकिकाः शङ्कन्ते, तत्कदर्थमेव । 'क्रीडार्थमात्मन इदं त्रिजगत्कृतं ते स्वाम्यं तु तत्र कुधियोऽपर ईश कुर्युरि'त्यादिवाक्यैः सर्वस्य भगवदीयत्वेन लौकिकस्वामिकताविचारस्यैव आन्तिमूलकत्वात् । किञ्च । तथा मन्वानानां भटानां युद्धार्थगमनां

१ इदमित्यारभ्य उक्तमित्यन्ता पङ्क्षिः कपुस्तके नास्ति । २ यत्त्वित्यारभ्य यत्तु देहः स्त्रीणामित्यन्ता दशपङ्क्षयः खपुस्तके न सन्ति । ३ उत्सृष्टिर्विनियोगादयः ।

देदानादेश्चापि वाधापत्तिः, परस्वत्वादिति न कोऽपि शङ्कालेशः । एतेन ब्रह्मसम्बन्धकरणस्वरूपमप्युक्तप्रायम् । तेन 'देहादेव्रब्रह्मस-  
म्बन्धकरणं नाम किं मतम् । ब्रह्माध्यासोऽत्र देहादौ तदध्या-  
सोऽथवा परे । संयोगो वाऽर्थान्तरं वे'त्यादिरूपा एतत्पथप्रद्वे-  
षिणां शङ्का निरस्ता वेदितव्याः ।

यदपि 'समर्पिते गवाश्वादौ न ममेति यथा मतिः । यथा  
देहार्पणे तेऽस्ति न वेत्येतद्विमृष्यताम् । नास्ति चेन्नार्पणं जात-  
मस्तीत्युक्तिस्तु वै मृषा । लोकानुभववाधेन किञ्च कर्तुं न  
शक्यते । स्वत्वाविनाशादेहस्य चार्पणे जातिनाशनादि'त्युक्तम् ।  
तत्तु जनकोपाख्यानश्रुत्यैव दक्षोत्तरम् । आहार्याया एव न ममेति  
बुद्धेस्तत्राभिप्रेतत्वात् । स्वस्मिन्नाहार्यब्रह्मद्वैरिवाहार्याया न ममेति  
बुद्धेरपि फलजनकत्वे बाधकाभावाच्च । अग्रे यज्ञादिकरणाद्युक्तेर्जा-  
तिनाशनस्याप्यभावाच्चेति ।

नन्वत्र प्रणवः कुतो न पठित इति चेत्-गोपालादिमन्त्रेषु  
तमपश्यन्सर्वमन्त्रेषु प्रणवपाठनियमाभावमननुसन्दधानो आन्तः  
शङ्कते, तँथापि वदामः । शूद्राद्युद्धारकत्वाय केवलभक्तिमार्गीयत्वेन  
स्नेहप्राधान्यबोधनाय चेति बुध्यस्व । न च भक्तेर्महात्म्यज्ञानाङ्ग-  
त्वात्प्रणवस्य सृष्ट्यन्तःस्थितिबोधकस्य कथनेऽप्यदोष इति शङ्क्यम् ।  
अत्रत्यमाहात्म्यस्य लोकघेदोदितविलक्षणत्वेन मूलनामैतस्यापि सिद्धे-

१ एतेनेत्यारभ्य जातिनाशनस्याप्यभावाच्चेतीत्यन्ताः पङ्क्यः खपुस्तके न  
सन्ति । २ तथेत्युचितं स्यात् । अस्ति तु द्वयोः पुस्तकयोर्यथेति । ३ पुस्तक-  
द्वयम् । अशुद्धयश्च विलक्षणा भूयस्यः स्वोपज्ञशोधनं तु वहुतरं न रोचते  
मह्यम् । ततश्च स्वधिया शोधितेऽपि वहुतरस्थले कुहचनाऽवशेषिता एव ता  
एता इति विद्वांसः प्रमाणम् ।

रित्याकरेषूपं पादितत्वात् । भक्तिमार्गीयत्वादेव च जपेऽपि न भूत-  
शुद्धिमुद्रान्यासाद्युपयोगः । मार्गस्य शास्त्रस्य च भेदात् ।

किञ्च । यथा 'य एवं विद्वान्महारात्र उषस्युदिते व्रजस्तिष्ठ-  
न्नासीनः शयानोऽरण्ये ग्रामे वे'ति श्रुत्या नित्यमध्ययनं स्वाध्या-  
यस्य ब्रह्मयज्ञरूपस्य । तथा 'गच्छता तिष्ठता वापि स्वपता  
जाग्रता तथा । शयानेनोपविष्टेन जप्यो नारायणः सदे'ति  
काशीखण्डैकविंशत्यायवाक्याद्वगवन्नामापि सर्वदा सर्वत्र जप्तव्य-  
मतोऽपि तथा । 'प्रायश्चित्तान्यशेषा'णीति गरुडपुराणध्यानस्तुत्य-  
ध्यायस्य सूतवाक्यादजामिलोपाख्यानाच्च नाम्न एवाऽसहायशूरत्वाव-  
गमात् । एतेनैव 'जपसंख्या तथा होमद्रव्यं किमनयोर्मतमि'ति  
प्रश्नोऽपि दत्तोत्तरः । 'प्रत्यगाशिषो मन्त्राङ्गपत्यकरणानि'ति कल्पेन  
प्रत्यगाशीर्मन्त्राणां होमादिकरणतानिषेधात् । शरणमन्त्रे तथात्वस्य  
स्फुटत्वात् । समर्पणमन्त्रे च गम्यत्वादिति । न च नाम्नोऽसहाय-  
शूरत्वे सेवाद्यनुपयोगः । अधिकारिभेदेन सार्थक्यात् । अत एव  
'काश्चिन्ममानुध्यानेन नामसंकीर्तनाच्च म' इति भगवतोक्तम् । तेन  
'सांकेत्यं पारिहास्यं वा स्तोभं हेलनमेव वा । वैकुण्ठनामग्रहण-  
मशेषाघरं विदुरि'त्यत्राप्यशेषपदे संकोचो ज्ञेय इत्यलम् ।

वस्तुतस्तु नायं जपः । किन्तु कीर्तनमेव । सरणं वा । अत  
एव प्रथमस्कन्धे 'अतः पृच्छामि संसिद्धिं योगिनां परमं  
गुरुम् । पुरुषस्येह यत्कार्यं म्रियमाणस्य सर्वथा । यच्छ्रोत-  
व्यमथो जाप्यं यत्कर्तव्यं नृभिः प्रभो । स्वर्तव्यं भजनीयं वा  
ब्रूहि यद्वा विपर्ययमि'ति राजा पृष्ठे श्रीशुकेन द्वितीयस्कन्धे

‘तस्माद्भारत सर्वात्मे’त्यनेन, ‘तं संत्यमानन्दनिधिं भजेते’त्यनेन च श्रवणकीर्तनस्मरणभजनान्येवोक्तानि न तु जपः । एकादशे गीतासु च शरणगमनमेवोक्तम् । तच्चानुसन्धानरूपमेवातोऽपि तथा । यस्तु मौनेनैकाग्रस्थित्यादिः, स तु युगस्य दुष्टत्वेन बाधकतया बहुकालैकाग्र्याऽभावात्किञ्चित्कालं तु निर्वन्धेनाप्यैकाग्र्यं विघेयमित्याशयेन साम्प्रदायिकैः समयः कृतः । तेन धर्मसाम्यदर्शनालोके जपव्यपदेशः । परं न तावता तद्भार्माणामपि प्राप्तिः । स्वरूपमेदादित्युक्तम् । अत एव श्रीमदाचार्यैरपि नवरत्ने ‘तस्मात्सर्वात्मना नित्य’मनेन सर्वदा वदनमेव शरणमन्त्रस्योक्तम् । निवेदनस्मरणं च ‘निवेदनं तु सर्तव्यमि’त्यनेन । न तु कापि जपस्याप्याज्ञापनं कृतम् । अत एव ‘सर्तव्यः सततं विष्णुरि’त्यादीन्यपि वाक्यानि संगच्छन्ते अतो न शङ्कावकाश इति दिक् ।

ननु भवतु मन्त्रस्य भक्तिमार्गीयत्वं, तथाप्युपदेष्टृणां शिष्यपरीक्षा त्वावश्यकीति चेत्—सत्यम् । परं शिष्ये किं वा परीक्षणीयम् । श्रद्धेति चेदोमिति ब्रूमः । परं तस्या मनोधर्मत्वेन तज्जरेव वहिर्धर्मस्तस्या उन्नेयत्वेऽपि तत्परीक्षायाः पुत्रोपनयनादिवदनावश्यकत्वात् । ‘मन्त्रोपदेशमात्रेण’त्यादि ब्रह्मवैर्तवचनेन तथानिश्चयात् । उपसन्नत्यापि श्रद्धाया अनुमातुं शक्यत्वाच्च । दम्भादिनोपसन्नतावपि गुरौ दोषासंचारस्योक्तवयेनैव सिद्धेः । किञ्च । ‘दुर्लभे सद्गुरुणां तु स्यात्तत्सङ्गं उपस्थिते । तदनुज्ञा यदा लब्धा स दीक्षावसरो महान् । ग्रामे वा यदि वाऽरण्ये क्षेत्रे वा यदि वा निशि । आगच्छति गुरुर्देवान्मुदा दीक्षा तदाज्ञया । यदैवेच्छा तदा

१ अयं श्लोकपादः खपुस्तके नास्ति । २ शरणमित्येव खपुस्तकम् ।

दीक्षा गुरोराज्ञानुरूपतः । न तिथिर्न तथा होमो न स्नानं न जपक्रिया । दीक्षायाः कारणं किन्तु स्वेच्छावासे तु सद्गुरौ । इति शुद्धिस्तु सर्वस्य ज्ञात्वा दीक्षेत सद्धिधिरिति तत्त्वसागरे । गुरुशिष्ययोरिच्छौत्कृष्णे दीक्षायामपि धर्मान्तरपरीक्षाया अनावश्यकताव्यवस्थापनेनोपदेशे सुतरां तथात्वस्य तात्रिकाणामप्यभिमततया भक्तिमार्गस्य सुतरामपर्यनुयोज्यत्वात् ।

न च 'राज्ञि चामात्यजा दोषाः पत्नीदोषाश्च भर्तरि । तथा शिष्यार्जितं पापं गुरुः प्राप्नोति निश्चितमि'ति वाक्याद्वोषसंचारः । एतस्य शिष्यपापोपेक्ष्या तदत्यागपरत्वात् । अन्यथा 'मन्त्रोपदेशमात्रेण'त्यादिपूर्वोक्तब्रह्मवैवर्तवाक्यविरोधप्रसङ्गात् । एवं च 'चैत्रे बहुविधं दुःखमि'त्यादीनि मासपक्षतिथ्यादिशोधनबोधकवाक्यानि गुरोः साहृदये गुरुणा तदनुमोदने बोध्यानि । 'तदनुज्ञा यदा लब्धे'त्यादिवाक्यात् । भक्तिमार्गीयत्वादेव च स्वस्याऽन्यस्यैकमन्त्रत्वेऽप्यदोषः । 'स्वमन्त्रो नोपदेष्टव्यो वक्तव्यश्च न संसदी'त्यस्य निषेधस्य पाञ्चरात्रिकत्वेन तत्परत्वात् । अत एव भगवता शिवायोपदिष्टं मन्त्रकवचादिकं शिवेन नारदायोपदिष्टमिति ब्रह्मवैवर्तोक्तं संगच्छते ।

नन्वेवं शास्त्रान्तराऽननुरोधेन तत्रोक्तस्य सम्प्रदायगुर्वनुरोधस्याप्यकर्तव्यत्वाद्यस्य कस्यचन यथाकथंचन यतःकुतश्चन मन्त्रग्रहणमायातीत्यसमंजसमिति चेत् । न । विरुद्धस्यैव शास्त्रान्तरस्याऽनादरणीयत्वेनेहापि सम्प्रदायस्य सद्गुरोश्च सर्वथैवाऽनुरोद्धव्यत्वात् । 'आसीनमुव्यां भगवन्तमाद्यमि'त्यादिषु पौराणिकोपदेशेषु 'दृष्ट्य-

झाथर्वणाभ्यामृचे'त्यादिषु श्रौतेष्वपि गुरुपरम्परायाः प्रदर्शनेन तथा निश्चयात् । 'धर्मार्थकाममोक्षाणामालयः साम्प्रदायिकः । सम्प्रदायविहीना ये मत्रास्ते निष्फला मता' इति गौतमीयत-  
त्रैकोनविंशाध्यायवाक्यस्याप्यविरुद्धत्वेनाऽऽदरणीयत्वात् ।

एवं च गुर्वनुज्ञायां क्षत्रियादीनामप्यानुलोम्येनोपदेष्टत्वमदुष्टमेव । 'क्षत्रियविदशूद्रजातीनां क्षत्रियोऽनुग्रहे क्षमः । क्षत्रियस्यापि च गुरोरभावादीदशो यदि । वैश्यः स्यात्तेन कार्यश्च द्वयोर्नित्य-  
मनुग्रहः । सजातीयेन शूद्रेण तादृशेन महामते । अनुग्रहाभिषेकौ च कायौ शूद्रस्य सर्वदा । उपायो न भवेद्भोभान्मुक्त्वा सर्वद्विजोत्तममि'ति । 'क्षत्रियविदशूद्रजातीयप्रातिलोम्यं न दीक्षयेदि'ति नारदपञ्चरात्रीयविज्ञानोपनिषत्संहिताष्टादशपटलवाक्यस्याप्यविरुद्धत्वेन शिष्टादृतत्वात् । पञ्चाम्बिविद्यादौ यच्छ्रुतिषु क्षत्रियैब्राह्मणोपदेशनं तदपि नोपदेशरूपम् । 'व्येवतु ज्ञापयिष्यामी'ति विज्ञापनश्रुतेः । अतः सम्प्रदायस्याऽनुरोद्धव्यत्वान्नासमंजस इति दिक् । अत एव 'यद्वच्छया श्रुतं वापि च्छन्नेनापि च्छलेन वा । पत्रे स्थितं वा गाथायां वर्जयेत्तदनर्थवदि'ति तांत्रिकमपि शिष्टराद्रियत एव । यत्तु राज्ञीप्रभृतिषु पत्रद्वारोपदेशनं तत्तु तासामसूर्य-पश्यत्वेनार्त्या गुरोर्दयोत्पत्तौ तदभ्यनुज्ञायां प्रतिनिधिद्वारकत्वाददोषावहमेव ।

ननु भवत्वेवं तथापि दम्पत्योः सतीर्थ्यत्वं त्वनुचितमेव । सतीर्थ्ययोर्मातृत्वस्य लोके प्रसिद्धत्वात् । अतः साम्प्रदायिकैः कथं तावुपदिश्येत इति चेत् । उच्यते । धर्माधिर्माँ हि शास्त्रगम्यौ न

लोकान्निर्णेतुं शक्यौ । शास्त्रं तु न निषेधति । यदि निषेधश्चेद्वश्येत  
प्रायश्चित्तं वा सर्वेत । ‘चतस्रस्तु परित्याज्याः शिष्यगा गुरुगा  
च या । पतिष्ठी च विशेषेण जुंगितोपगता च ये’ तिवत्सती-  
र्थ्यगमने स्त्रिया वा त्यागः सर्वेत । भगिनीगमने गुरुतल्पाति-  
देशवत् । शिष्यस्त्रीगुरुपुत्र्योश्च गमने तदतिदेशवत् । सतीर्थ्या-  
गमनेऽपि तदतिदिश्येत । अगम्यात्वं वा सतीर्थ्यायाः सर्वेत । तद्व-  
मनस्योपपातकता वा सर्वेत । क्रोधाद्वार्या मात्रादिसद्वशीमगम्या-  
मुक्त्वा पुनर्गमनेऽपि पराशरेण प्रायश्चित्तं स्मृतम् । तद्वत्कर्त्तर्णेषु  
वा सर्वेत । अतो निषेधाद्यभावान्नानुचितो दम्पत्योः सतीर्थ्यभावः ।  
प्रत्युत पुराणेषु दृश्यते दम्पत्योः सतीर्थ्यत्वम् । तथा हि-ब्रह्मवैवर्ते  
ब्रह्मखण्ड एकोनविंशाध्याय उपवर्हणजीवनोत्तरं ‘महापुरुषस्तोत्रं  
च पूजां च कवचं मनुम् । विस्मृतं बोधयामास स्वयं रहसि  
सुत्रत । पुरा दत्तं वसिष्ठेन स्तोत्रपूजादिकं हरेः । गन्धर्वाय  
च मालत्यै मन्त्रमेकं च पुष्कर’ इति दम्पत्योर्वसिष्ठोपदिष्टत्वं  
कण्ठादुक्तं सूतेन । तदग्रे शौनकेन च पृष्ठं ‘किं स्तोत्रं कवचं  
विष्णोर्मन्त्रपूजाविधिः पुरा । ददौ वसिष्ठस्ताभ्यां च तद्वा-  
न्वकुर्महती’ ति । अन्यत्र च ‘आचारो धर्ममार्गश्च गुरुर्मन्त्रश्च  
देवता । दम्पत्यपत्यभृत्याद्यैरेकीकृत्य महत्फलमि’ त्युक्तम् ।

अतः सतीर्थ्ये दोषसम्भावनापि न । किञ्च । नारदपञ्चरात्रे  
विज्ञानोपनिषत्संहितायां षोडशे पटले ‘विष्णुतत्त्वं परिज्ञाय एकं  
वाऽनेकभेदवत् । दीक्षयेन्मेदिनीं सर्वा किं पुनश्चोपसन्नतानि’ ति  
सामान्यतः सर्वेषां दीक्षणमुक्तम् । अतो दम्पत्योरेकेनोपदेशदानेऽपि  
न दोषः । एतेनैव ‘स्त्रियाः केवलाया दीक्षा नोचिते’ ति ये वदन्ति

तेऽपि निरस्ताः । 'मां हि पार्थ व्यपाश्रित्येत्या' दिरूपे भगवत्तत्त्व-  
ज्ञानोपदेशो क्रियमाणे उपसन्नतिमात्रस्यैव प्रयोजकत्वादिति ।

किञ्च । यदि सतीर्थ्याया भगिनीत्वं स्यात्सुतायाः सुतरां स्यात्था-  
सति शिष्याय न तामृषयो दद्युः । धर्मस्थापकत्वादृषीणाम् । दानं  
च स्मर्यते । भारत आश्वमेधिक उत्तङ्कोपाख्याने गौतमेनोत्तङ्काय  
स्वशिष्याय स्वपुत्री परिणायितेत्युक्तेः । 'इत्थं च परितुष्टं मां  
विजानीहि भृगूद्धह । युवा षोडशवर्षो हि यद्य भविता  
भवान् । ददामि पुत्रां कन्यां च स्वां ते दुहितरं द्विज । एता-  
मृतेऽङ्गनां नान्यां त्वत्तेजोऽर्हति सेवितुम् । ततस्तां प्रतिजग्राह  
युवा भूत्वा यशस्विनीमि'ति । तदुत्तरमहत्यां प्रति 'आज्ञाप-  
यस्व मां मात'रिति मातृत्वमुक्तम् । कार्तिकमाहात्म्ये च 'अपुत्रः  
स च शिष्याय चन्द्रनाम्ने ददौ सुतामि'त्युक्तम् ।

या तु देवयान्या भगिनीत्वमङ्गीकृत्य कचेन तदुक्तिर्नाट्ता । सा  
त्वेकोदरनिवासिताप्रयुक्तत्वेन नात्र दोषमाधारुं शक्नोति । 'यत्रो-  
पितं विशालाक्षि त्वया चन्द्रनिभानने । तत्राहमुपितो भद्रे  
कुक्षौ काव्यस्य भास्मिनी'ति कचेन शुक्रोदरे निवासकथनात् ।  
षाहोशिके (?) देहेऽस्थ्यादित्रयस्य पित्र्युपादेयत्वात् । अत एव  
व्यभिचार एव गुरुत्वपातिदेशो गुरुपुत्र्यामिति दिक् ।

किञ्च । 'अन्नदाता भयत्राता पलीतातस्तथैव च । विद्यादाता  
जन्मदाता पञ्चैते पितरो नृणामि'ति ब्रह्मवैवर्ते ब्रह्मखण्डीयदशमा-  
ध्याये सूतवाक्यादन्नदानादीनामपि पितृत्वेन श्वसुरपोष्यत्वे, दम्प-  
त्योरेकपोष्यत्वे, एकेन भयत्राणे च, आतृभगिनीभावापत्तिरिति  
विवाहो मुधैव स्यादिति न किञ्चिदेतत् । अतः पुत्रवत्याः पल्या

मातृत्वमिव सतीर्थ्ययोर्भ्रातृत्वमप्यनवज्ञेयत्वायैव, न तु व्यवहारान्तरविरोधायेति दिक् ।

ननु भवत्वेवं तथापि सद्गुरुप्राप्तेरिदानीं दुर्लभत्वात्पूर्वोक्तं सर्वं साधितमप्यसाधितप्रायमेव । ‘यः समः सर्वभूतेषु विरागी गतमत्सरः । जितेन्द्रियः शुचिर्दक्षः सर्वाङ्गावयवान्वितः । कर्मणा मनसा वाचा भीतेष्वभयदः सदा । समबुद्धिपदप्राप्तस्तत्रापि भगवन्मय’ इति नारदपञ्चरात्रीयविज्ञानोपनिषत्संहिताषोडशपटलीयवाक्ये तस्य लक्षितत्वात् । अविरुद्धस्य शास्त्रान्तरस्याप्यादरणीयत्वादिति चेत् । सत्यमेवम् । तथापि मार्गमूलभूतानाचार्यानादाय न दौर्लभ्यमिति वदामः । अन्यथा कर्मोपासनादिमार्गेष्वप्यस्य दोषस्य तुत्यत्वान्मार्गाः सर्व एवोच्छिद्येरन् । युगस्य सार्वत्रिकत्वात् । अतो भगवदनुग्रहे तेषामेव नियामकत्वादिदानीन्तानानां द्वारत्वान्न कोऽपि दोषः । तेनेदानीन्तनेषु सम्प्रदायानुसारित्वमेव सद्गुरुत्वमिति द्वारभूतगुर्विक्रमेऽपि दोषो न स्यादिति न वाच्यम् । तस्याप्यनुलङ्घ्यताया आवश्यकत्वात् । अत एवाऽदित्यपुराणे ‘अविद्यो वा सविद्यो वा गुरुरेव जनार्दनः । स्वमार्गस्थोऽप्यमार्गस्थो गुरुरेव सदा गतिः । हरौ रुष्टे गुरुस्त्राता गुरौ रुष्टे न कश्चन । तस्मात्सर्वप्रयत्नेन गुरुमेव प्रसादयेदि’त्युक्तम् । वाराहे प्रागितिहासे, रुद्रगीतासु च ‘यस्त्वमं सरहस्यं तु समन्नं चोपपादयेत् । विधानं तस्य वै दत्तं कोटिकोटिगुणोक्तरम् । गुरौ वसति यस्त्वन्यमाश्रयेत्पूजयेत्कुधीः । स दुर्गतिमवाप्नोति दत्तमस्य च निष्फलम् । प्रयत्नेन गुरौ पूर्वं पश्चादन्यत्र दापयेत् । अविद्यो

१ निरोधेति कपुस्तकम् २ एवकारो नास्ति खपुस्तके ।

वा सविद्यो वा गुरुरेव जनार्दनः । मार्गस्थो वाप्यमार्गस्थो  
 गुरुरेव परा गतिः । प्रतिपद्य गुरुं यस्तु मोहाद्विप्रतिपद्यते । स  
 कल्पकोटि नरके पच्यते पुरुषाधम्<sup>१</sup> इति । अन्यथा पूर्वोक्तलक्ष-  
 णके गुरावमार्गस्थत्वाद्यभावादेवं न वदेत् । तस्मान्नैष दोषः । अत  
 एव द्वारभूतानामपि गुरुत्वेनादरणमप्युचिततरम् । अत एव, ‘अपि  
 नन्तः शपन्तो वा विरुद्धा अपि ये कुधा । गुरवः पूजनी-  
 यास्ते गृहं गत्वाऽनयेत तानि’ति ब्रह्मवैवर्त उक्तम् । सप्तमस्कन्धे  
 च ‘यस्य साक्षाद्भगवति ज्ञानदीपप्रदे गुरौ । भक्तिर्न स्यात्कृतं  
 तस्य मन्ये कुञ्जरशौचवत्’ इत्युक्तम् । एकादशे च ‘आचार्यं मां  
 विजानीयान्नावमन्येत कर्हिचित् । न मर्त्यबुद्ध्याऽस्मूयेत सर्वदे-  
 वमयो गुरुः’ । नारदोक्तौ च ‘गुरौ सन्निहिते यस्तु पूजयेद-  
 न्यमग्रतः । स दुर्गतिमवाप्नोति पूजनं तस्य निष्फलमि’ति ।  
 अगस्त्यसंहितायां च ‘यैः शिष्यैः शश्वदाराध्या गुरवो ह्यवमा-  
 निताः । पुत्रमित्रकलत्रादिसम्पद्यः प्रच्युता हि ते । ये गुर्वाङ्गां  
 न कुर्वन्ति पापिष्ठाः पुरुषाधमाः । न तेषां क्लेशनिस्तारो वर्तते  
 मुनिसत्तमे’त्युक्तम् । मनौ च ‘अन्यो भवति वै बालः पितान्यो  
 मंत्रदायक’ इति । वामनकल्पे च ‘यो मंत्रः स गुरुः साक्षाद्यो  
 गुरुः स हरिः स्मृतः । गुरुर्यस्य भवेत्तुष्टस्तस्य तुष्टो हरिः स्वय-  
 मि’ति । विष्णुरहस्ये च ‘तस्मात्सर्वप्रयत्नेन गुरुमेव प्रसादयेत् ।  
 अभेदेनार्चयेद्यस्तु स भक्तिफलमामुयादि’त्युक्तम् । पञ्चरात्रे च  
 ‘यत्र यत्र परीवादो मात्सर्याच्छूयते गुरोः । तत्र तत्र न  
 वस्तव्यं निर्यायात्संसरन्हरिम् । यैः कृता च गुरोनिन्दा विभोः

शास्त्रस्य नारद । नापि तैः सह वस्तव्यं वक्तव्यं वा कथंचन<sup>१</sup> ईदृशेषु च गुरुषु सर्वदानुवृत्तिरेव विधेया । ‘इयदेव हि सच्छिष्यैः कर्तव्यं गुरुनिष्कृतम् । यद्वै विशुद्धभावेन सर्वदात्मार्पणं गुरावि’ति तृतीयस्कन्धात् । ‘इमे विदेहा’ इत्यादिबृहदारण्यकी-याऽऽत्मसर्पणश्रुतेश्च ।

द्वारत्वं च साम्प्रदायिकस्यैव ज्ञेयम् । ‘यो वक्ति न्यायरहितं विना न्यायं शृणोति यः । तावुभौ नरकं धोरं ब्रजतः कालमक्षयमि’ति । ‘महाकुलप्रसूतोऽपि सर्वयज्ञेषु दीक्षितः । सहस्रशास्त्राध्यार्थी च न गुरुः स्यादवैष्णवः’ इति । ‘अवैष्णवोपदिष्टेन मन्त्रेण नरकं ब्रजेत् । पुनश्च विधिना सम्यग्वैष्णवाद्वाहयेद्गुरोरि’ति च पञ्च-रात्रात् । अवैष्णवोपदिष्टं तु पूर्वमन्त्रवरद्वयम् । पुनश्च विधिना सम्यग्वैष्णवाद्वाहयेद्गुरोरि’ति पाञ्चोत्तरखण्डद्वात्रिंशाध्यायाच्च । एवं सति ‘प्रतिपद्य गुरुं यस्तु मोहाद्विप्रतिपद्यते । स कल्प-कोटि नरके पच्यते पुरुषाधम्’ इति जातीयकाः पूर्वोक्तदोषा अपि तन्त्रपुराणादिषूपलभ्यमानाः साम्प्रदायिकगुरुत्यागविषया एव बोध्याः । अत एव ब्रह्मवैवर्ते ब्रह्मखण्डीयचहुर्विंशाध्याये ‘देहि मे कृष्णमन्त्रं च यन्मनोवाञ्छितं मम । तत्सम्बन्धि च यज्ञानं यत्र तद्गुणवर्णनमि’ति नारदेन विज्ञापितो ब्रह्मा, ‘पत्युर्मन्त्रं पितु-मन्त्रं न गृहीयाद्विचक्षणः । विरक्ताश्रमिणां चैव न पुत्रसुख-दायक’ इत्यादिकं हेतुपूर्वकमुक्त्वा, ‘महेश्वरस्तव गुरुः प्राक्त-वीतः(?)पुरातनः । गच्छ वत्स शिवं शान्तं शिवदं ज्ञानिनां गुरुम् । तत्रैव भगवन्मन्त्रं ज्ञानं लब्ध्वा पुरातनात् । नारायण-

१ पूर्वदोषा इति कपुस्तकम् । २ पूजनीय इति कदाचित्स्यात् ।

कथां श्रुत्वा श्रीवैष्णवागच्छ मद्भृहमि'त्युक्त्वा ब्रह्मा शिवं प्रति नारदं प्रेषयामासेत्युक्तिरपि सङ्गच्छते ।

तस्माद्गुरुः सर्वथा नातिक्रमणीयः । स च साम्प्रदायिक एवैक एव कर्तव्य इति निश्चयः । एवं च 'गुरुवक्राद्विष्णुमन्त्रो यस्य कर्णे प्रेविशति । तं वैष्णवं महापूतं जीवन्मुक्तं वदेद्विधिरि'ति ब्रह्मवैवर्ताद्यखण्डैकादशाध्यायवाक्ये मन्त्रश्रवणमात्रेणाऽपि वैष्णवतायाः स्तुतत्वात्ताद्वेनापि भाव्यम् । तेन चाद्यसोपानेनाग्रे सत्सङ्गादिना श्रीभागवतसेवनेन भक्तिमार्गीयसाधनेषु श्रद्धायां तत्करणे स्वतन्त्रभक्तिर्भवति । तया च भगवत्प्रियत्वमिति परमसाधनकक्षेति दिक् ।

केचित्तु वैष्णवपदं योगेन विष्णुसम्बन्धिपरं सत्सर्वस्य विष्णु-सम्बन्धित्वेन सर्वं संगृह्णदपि स्मृतिपुराणादिषु शैवस्मार्तादिशब्दानामपि दर्शनात्तद्यावृत्यर्थं स्वार्थसिद्धये च शास्त्रे किञ्चिद्विशेषम-पेक्षते । स च दीक्षाविशेषजनित एव भवितुमर्हति । नारदपञ्च-रात्रपाद्मादिषु दीक्षायाः स्तुतत्वाददीक्षितस्य निन्दितत्वाच्च । दीक्षा द्विविधा । एका, आगमोक्ता गोपालादिमन्त्रदीक्षा । द्वितीया पाद्मोत्तरखण्डोक्ता श्रीवैष्णवी दीक्षा । तयोर्मध्ये द्वितीयैव मुख्या । भगवदन्तरङ्गत्वसाधकत्वात् । 'विना श्रीवैष्णवीं दीक्षां प्रसादं सद्गुरोर्विना । विना श्रीवैष्णवं धर्मं कथं भागवतो भवेदि'ति पाद्मोत्तरखण्डोक्तेः । तत्र च न्यासो नारायणाष्टाक्षरदीक्षा चेति द्वयं मुख्यम् । अन्यच्च तदङ्गम् । एवं सति तापपुण्ड्रनाममन्त्रयागारूप-पञ्चसंस्कारवत्त्वमेव मुख्यं वैष्णवत्वम् । तत्र तापो नाम तस्मुद्रा-

१ तीव्रमिति खपुस्तकम् । २ प्रवेद्यतीति छन्दोऽनुरोधे । ३ श्रुतलादिति खपाठः । ४ अदीक्षितनिन्दनाचेति कपुस्तकम् । ५ श्रीवैष्णवदीक्षेति कपाठः ।

धारणम् । पुण्ड्रं प्रसिद्धमेव । नाम कृष्णदासगोविन्ददासादि । मंत्राः पूर्वोक्ताः । यागः पूजा । एवं पञ्चसंस्कारा ज्ञेयाः । पूर्वोक्तपाद्मेन तत्रत्यसन्दर्भान्तरेण च तथैव सिद्धेः । अन्येषु त्वौपचारिकम् । ‘सदीक्षाविधि सन्यासं समन्वं द्वादशाक्षरम् । अष्टाक्षरमथान्यं वा ये मंत्रं समुपासते । ज्ञेयास्ते वैष्णवा लोके विष्णवर्चनहिते रता’ इत्यादौ विष्णवर्चनाद्युपाधिना तदुक्तेः । एतदभावे भागवत-त्वाभावकथनाच्च । औपचारिकाश्च वैष्णवा द्विधा । उपासकशुद्ध-भक्तमेदात् । तत्र मंत्रशास्त्रोक्तश्रीरामादिमन्त्रजपपुरश्चरणादिना तद-धिष्ठातृभजनकर्तोपासकः । तदनपेक्षः शुद्धश्रवणादिना भजनकर्ता शुद्धभक्त इति । एभ्यः सर्वेभ्यः श्रीवैष्णवा एव मुख्या इत्याहुः ।

तत्र । शुद्धभक्तस्यैव मुख्यत्वात् । ‘यो ममक्तः स मे प्रिय’ इत्यादि ‘अहं भक्तपराधीन’ इत्यादिभगवद्वाक्यात् । ‘त्वं तु सर्वं परित्यज्ये’ति, ‘केवलेन हि भावेने’त्यादिभगवद्वाक्येषु भाव-मात्रेणाऽकुतोभयप्राप्तिस्वप्राप्तयोः कथनाच्च । ‘कर्थं भागवतो भवेदि’ति तु साधनदशायां भगवत्सम्बन्धमात्रबोधकं नाऽन्तरङ्गताबोधकम् । तथैव तद्वचनव्यक्तेः । एकादशे सप्तविंशे ‘क्रियायोगं समाचक्ष्व भवदाराधनं ग्रभोरि’त्युपक्रम्य, ‘एतद्वदन्ति मुनय’ इत्यादिना ‘देव्यै च भगवान्भव’ इत्यन्तेन नारदपञ्चरात्राद्युक्तस्य पाद्मादौ देव्यै शिवेनोक्तस्य च क्रियायोगत्वकथनेन भक्तिमार्गतो जघन्यताबोधनाच्च । एतदुत्तरग्रन्थे भगवता पूजात्वकथनादपि तथा । भक्तयतिरिक्तस्य भगवदन्तरङ्गतासाधकत्वाऽभावात् । ‘न तथा मे प्रियतम आत्मयोनिर्न शङ्करः । न च संकर्षणो न श्रीनैवात्मा

च यथा भवानि'त्युद्धवं प्रति भगवद्वाक्येन तथावगमात् । भक्तेश्वरं परमसाधनत्वमेकादश ऊनविंशाध्याये 'पुनश्च कथयिष्यामि मञ्जक्तेः कारणं परमि'ति प्रतिज्ञाय, 'अद्वामृतकथायां म' इत्यादिना, 'एवं धर्मर्मनुष्याणामुद्धवात्मनिवेदिनाम् । मयि संजायते भक्तिः कोऽन्योर्थोऽस्यावशिष्यत' इत्यनेन भगवतोक्तम् । तेन तदेव मुख्यमिति निश्चयः ।

इदमेव भक्तिहंसे 'प्रेमात्मकभक्तिसाधनत्वे'त्यादिना प्रभुचरणैर्निरूपितम् । न चात्रोपदेशाऽकथनात्तस्याकारणत्वं शङ्खम् । इतः पूर्वं 'भक्तियोगः पुरैवोक्तः प्रीयमाणाय तेऽनघे'त्यनेनानुदिते सुगोप्ये 'न रोधयति मां योग' इत्यादि 'यास्यसे ह्यकुतोभयमि'त्यन्ते ग्रन्थे सर्वात्मकभावपूर्वकस्य शरणस्य पूर्वमुपदिष्टत्वेन तस्य सङ्गृहीतत्वात् । आत्मनिवेदिनामित्यनेन तत्पूर्वकताया अपि सूचनाच्च । न चैकादशाध्याये 'वैदिकी तात्रिकी दीक्षे'ति कथनात्तस्या अपि कारणत्वमेतद्वच्छङ्खम् । मुख्यकारणकोटौ तदप्रवेशात् । 'अथैतत्परमं गुह्यमि'त्यनेन ततः पूर्वोक्तस्य व्यवच्छेदात् । आत्मनिवेदनवत्पुनरत्राऽसंग्रहाच्च । एतेनैवान्येऽपि भक्तिपन्थानो व्याख्याताज्ञेयाः । शङ्खापङ्कान्तरपरिहारश्च साक्षाद्वगवदुक्तिसलिलधाराभिरेव विभाव्य साधनीय इत्यलं विस्तरेण ।

इति श्रीवल्लभाचार्यदासदासेन निर्मितः ।

उपदेशादिविषयो वादोऽयं प्राप पूर्णताम् ॥ १ ॥

इति श्रीमद्वल्लभनन्दनचरणदासदासेन पीताम्बरतनुजश्रीपुरुषोत्तमेन कृतो भक्तिमार्गीयोपदेशादिविषयशङ्खानिरासः

सम्पूर्णतामगमत् ॥

हरिञ्चाम् ।



## बेचनेकी पुस्तकें.

### संस्कृत.

रु. आ. पै.

|                                                      |     |        |
|------------------------------------------------------|-----|--------|
| १ श्रीमुवोधिनी                                       | ... | २-०००  |
| २ भक्तिहंस                                           | ... | ०-१४-० |
| ३ श्रीयमुनाष्टक (श्री हरि-<br>रायजीकृत व्याख्यान)    | ०-  | ३-०    |
| ४ श्रीयमुनाष्टक (श्रीपुरुषो-<br>त्तमजीकृत व्याख्यान) | ०-  | २-६    |
| ५ बालबोध                                             | ,,  | ०- ३-० |
| ६ „ (श्रीदेवकीनन्दन-<br>कृत व्याख्यान)               | ०-  | २-६    |
| ७ सेवाकौमुदी                                         | ... | ०- २-० |
| ८ बालकृष्ण चमू                                       |     | ४- ०-० |
| ९ निर्णयार्णव                                        | ... | ८- ४-० |
| १० सिद्धांतसिद्धापगा                                 |     | ०- ६-० |
| ११ दर्शनादर्श                                        | ... | ०- २-० |
| १२ व्याख्यान रत्नावली                                |     | ०- १-० |
| १३ स्तुति पारिजात                                    |     | ०- १-० |
| १४ सिद्धांत मुक्तावली                                |     | ०- २-० |
| १५ पुष्टिप्रवाह मर्यादा                              |     | ०- ५-० |
| १६ वंदान्त चिन्तामणि                                 |     | १- ०-० |

### भाषाकी पुस्तकें.

रु. आ. पै.

|                                         |    |     |
|-----------------------------------------|----|-----|
| १ शुद्धाद्वैतदर्शन (हिन्दी)             | ०- | ८-० |
| २ „ भाग २.                              | ०- | ८-० |
| ३ „ (मराठी)                             | ०- | ८-० |
| ४ वल्लभाख्यान (गुजराती)                 | ३- | ०-० |
| ५ शुद्धाद्वैत सिद्धांतसार<br>( हिन्दी ) | ०- | ३-० |
| „ ( गुर्जर )                            | ०- | ३-० |
| ६ षोडश ग्रंथ ( ब्रज भा-<br>षांतर सहित ) | ०- | ६-० |
| ७ गीतातत्पर्य (हिन्दी)                  | ०- | २-० |
| ८ „ ( गुजराती )                         | ०- | २-० |
| ९ न्यासादेश वर्गेरे                     |    |     |
| १० सेवाकौमुदी (हिन्दी)                  | ०- | ४-० |
| ११ „ (गुजराती.)                         | ०- | ४-० |

मिलनेका ठिकाना,

श्रीबालकृष्ण शुद्धाद्वैत संस्कृत पुस्तकालय,

वडा मंदिर ( गौशाळा ऊपर ) मुंबई—२.